
EL CREDO 
 

 

 

SANTO TOMAS DE AQUINO 
 

 

 

 

 

EXPOSICIÓN DEL SÍMBOLO DE LOS 

APOSTÓLES O DEL "CREDO IN DEUM" 
 

 

 

Prólogo 
 



I.—Lo primero que le es necesario al cristiano es la fe, sin la cual 
nadie se llama fiel cristiano. Pues bien, la fe produce 4 bienes. 

 

2.—Primeramente por la Fe se une el alma a Dios. En efecto, por la 
fe el alma cristiana realiza una especie de matrimonio con Dios 
(Oseas, 2, 20): "Te desposaré conmigo en la Fe". 

 

Por lo cual al ser bautizado el hombre, desde luego confiesa la Fe, 
cuando se le pregunta: "¿Crees en Dios?", porque el bautismo es el 
primer sacramento de la fe. Lo dice el Señor (Mc 16, 16): "El que 
crea y sea bautizado será salvo". Porque el bautismo sin la fe es 
inútil, por lo cual es de saberse que nadie es acepto a Dios sin la fe 
(Heb II, 6): "Sin la fe es imposible agradar a Dios". Por esta razón 
San Agustín, comentando a Romanos 14, 23: "Todo lo que no 
proceda de la fe es pecado", escribe: "Donde falta el conocimiento 
de la eterna e inmutable verdad, falsa es la virtud aun con las 
mejores costumbres". 

 

3.—El segundo bien es que por la Fe comienza en nosotros la vida 
eterna. Porque la vida eterna no es otra cosa que conocer a Dios, 
por lo cual dice el Señor (Jn 17, 3): "La vida eterna es que te 
conozcan a ti el solo Dios verdadero". Pues bien, este conocimiento 
de Dios empieza aquí por la fe, para perfeccionarse en la vida 
futura, en la cual lo conoceremos tal cual es. Por lo cual se dice en 
Hebreos II, I: "La fe es la substancia de las realidades que se 
esperan". Así es que nadie puede alcanzar la bienaventuranza, que 
es el verdadero conocimiento de Dios, si primero no lo conoce por 
la fe (Juan 20, 29): "Bienaventurados los que no vieron y creyeron". 

 

4.—El tercer bien es que la fe dirige la vida presente. En efecto, 
para vivir bien es menester que el hombre sepa qué cosas son 
necesarias para bien vivir, y si tuviera que aprender por el estudio 
todas las cosas necesarias para bien vivir, o no podría alcanzar tal 



cosa, o la alcanzaría después de mucho tiempo. En cambio la fe 
enseña todo lo necesario para vivir sabiamente. En efecto, ella nos 
enseña la existencia del Dios único, que recompensa a los buenos y 
castiga a los malos, y que hay otra vida y otras cosas semejantes, 
que nos incitan suficientemente a hacer el bien y a evitar el mal 
(Habac 2, 4): "Mi Justo vive de la fe". Lo cual es manifiesto, porque 
ninguno de los filósofos de antes de la venida de Cristo, a pesar de 
todos los esfuerzos, pudo saber tanto acerca de Dios y de lo 
necesario para la vida eterna cuanto después de la venida de Cristo 
sabe cualquier viejecita mediante la fe. 

 

Por lo cual Isaías (II, 9) dice: "Colmada está la tierra con la ciencia 
del Señor". 

 

5.—El cuarto bien es que por la fe vencemos las tentaciones (Hebr I 
I, 33): "Por la fe los santos vencieron reinos". Y esto es patente, 
porque toda tentación viene o del diablo, o del mundo, o de la 
carne. En efecto, el diablo tienta para que no obedezcas a Dios ni te 
sujetes a El. Y esto lo rechazamos por la fe. Porque por la fe 
sabemos que El es el Señor de todas las cosas, y por lo tanto que 
se le debe obedecer: I Pe 5, 8: "Vuestro adversario el diablo ronda 
buscando a quién devorar: resistidle firmes en la fe". 

 

El Mundo, por su parte, tienta o seduciendo con lo próspero o 
aterrándonos con lo adverso. Pero todo lo vencemos por la fe, que 
nos hace creer en otra vida mejor que ésta, y así despreciamos las 
cosas prósperas de este mundo y no tememos las adversas: I Jn 5, 
4: "La victoria que vence al mundo es nuestra fe", y a la vez nos 
enseña a creer que hay males mayores, los del infierno. 

 

La Carne, en fin, nos tienta induciéndonos a las delectaciones 
momentáneas de la vida presente. Pero la fe nos muestra que por 
ellas, si indebidamente nos les adherimos, perdemos las 



delectaciones eternas: Ef 6. 16: "Embrazad siempre el escudo de la 
fe". 

 

Con todo esto queda patente que es grandemente útil tener fe. 

 

6.—Pero puede alguno decir: es una tontería creer en lo que no se 
ve; así es que no se puede creer en lo que no vemos. 

 

7.—Respondo. En primer lugar, la imperfección de nuestro 
entendimiento resuelve esta dificultad: porque si el hombre pudiese 
perfectamente conocer por sí mismo todas las realidades visibles e 
invisibles, necio sería creer en lo que no vemos. Pero nuestro 
conocimiento es tan débil que ningún filósofo pudo jamás descubrir 
a la perfección la naturaleza de un solo insecto. En efecto, leemos 
que un filósofo vivió treinta años en soledad para conocer la 
naturaleza de la abeja. Por lo tanto, si nuestro entendimiento es tan 
débil, ¿acaso no es insensato no creerle a Dios sino lo que el 
hombre puede conocer por sí mismo? Por lo cual sobre esto se dice 
en Job 36, 26: "¡Qué grande es Dios, y cuánto excede nuestra 
ciencia!". 

 

8.—En segundo lugar se puede responder que si un maestro 
enseñase algo de su ciencia y cualquier rústico dijese que eso no 
es tal como el maestro lo afirma por no entenderlo él, por gran necio 
tendríamos a ese rústico. 

 

Pues bien, es un hecho que el entendimiento de los ángeles excede 
al entendimiento del mejor filósofo más que el entendimiento de 
éste al del rústico. Por lo cual necio es el filósofo si no quiere creer 
lo que dicen los ángeles, y con mayor razón si no quiere creer lo 
que Dios enseña. Sobre esto se dice en Eccli 3, 25: "Muchas cosas 
que sobrepujan la humana inteligencia se te han enseñado". 



 

9.—En tercer lugar se puede responder que si el hombre no 
quisiera creer sino lo que conoce, ciertamente no podría vivir en 
este mundo. En efecto, ¿cómo se podría vivir sin creerle a nadie? 
¿Cómo creer ni siquiera que tal persona es su padre? Por lo cual es 
necesario que el hombre le crea a alguien sobre las cosas que él no 
puede conocer perfectamente por sí mismo. Pero a nadie hay que 
creerle como a Dios, de modo que aquellos que no creen las 
enseñanzas de la fe, no son sabios sino necios y soberbios, como 
dice el Apóstol en la la. Epístola a Timoteo, 6, 4: "Soberbio es, y no 
sabe nada". Por lo cual dice San Pablo en la 2a. Epístola a Timoteo, 
I, 12: "Yo sé bien en quién creí y estoy cierto". 

 

 

 

10.—Se puede todavía responder que Dios prueba la verdad de las 
enseñanzas de la fe. En efecto, si un rey enviase cartas selladas 
con su sello, nadie osaría decir que esas cartas no proceden de la 
voluntad del rey. 

 

Pues bien, consta que todo aquello que los santos creyeron y nos 
transmitieron acerca de la fe de Cristo marcadas están con el sello 
de Dios: ese sello lo muestran aquellas obras que ninguna pura 
criatura puede hacer: son los milagros con los que Cristo confirmó 
las enseñanzas de los Apóstoles y de los santos. 

 

 

 

I I.—Si me dices que nadie ha visto hacer un milagro, respondo: 
consta que todo el mundo adoraba los ídolos y perseguía a la fe de 
Cristo, como lo atestiguan aun las historias de los paganos; y sin 
embargo todos se han convertido a Cristo: sabios y nobles, y ricos y 



poderosos y los grandes, por la predicación de unos cuantos pobres 
y simples que predicaron a Cristo. Y esto ha si-do obrado o 
milagrosamente, o no. Si milagrosamente, ya está la demostración. 
Si no, yo digo que no puede haber mayor milagro que la conversión 
del mundo entero sin milagros. No hay para qué investigar más. 

 

 

 

12.—Así es que nadie debe dudar de la fe, sino creer en lo que es 
de fe más que en las cosas que ve; porque la vista del hombre 
puede engañarse, mientras que la ciencia de Dios es siempre 
infalible. 

 

 

 

 

Artículo 1 

 

CREO EN UN SÓLO DIOS, PADRE TODOPODEROSO, 
CREADOR DEL CIELO Y DE LA TIERRA 

 

 

 

13.—Entre todas las cosas que los fieles deben creer, lo primero es 
que existe un solo Dios. Pues bien, debemos considerar qué 
significa esta palabra: "Dios", que no es otra cosa que Aquel que 
gobierna y provee al bien de todas las cosas. Así es que cree que 
Dios existe aquel que cree que El gobierna todas las cosas de este 
mundo y provee a su bien. 

 



Al contrario, el que crea que todas las cosas ocurren al acaso no 
cree en la existencia de Dios. Sin embargo, nadie hay tan insensato 
que no crea que las cosas de la naturaleza son gobernadas, están 
sometidas a una providencia y ordenadas, de modo que ocurren 
conforme a cierto orden y a su tiempo. En efecto, vemos que el sol 
y la luna y las estrellas y todos los otros seres de la naturaleza 
guardan un curso determinado, lo cual no ocurriría si fuesen efecto 
del azar. En consecuencia, si hubiere alguien que no creyese en la 
existencia de Dios, sería un insensato. 

 

Salmo 13, I: "Dijo el necio en su corazón: no hay Dios". 

 

 

 

 

14.—Sin embargo, hay algunos que creen que Dios gobierna y 
dispone las realidades naturales, pero no creen que Dios sea 
providente respecto de los actos humanos, así que no creen que los 
actos humanos estén gobernados por Dios. Y la razón de ello es 
que ven que en este mundo los buenos son afligidos y los malos 
prosperan, por lo cual parece que no hay una providencia divina 
respecto a los hombres, por lo cual hablando por ellos dice Job (22, 
14): "Dios se pasea por los caminos del cíelo y se desinteresa de 
nuestros asuntos". 

 

 

 

 

Pero esto es demasiado estúpido. Pues a éstos les ocurre como si 
algún ignorante en medicina viere al médico recetar a un enfermo 
agua, a otro vino, conforme lo piden las reglas de la medicina, y 



creyere que eso lo hace al acaso, por su ignorancia de esas reglas, 
siendo que por un justo motivo lo hace, o sea, el darle a uno vino, y 
al otro agua. 

 

 

 

15.—Lo mismo debemos decir de Dios. Pues por justo motivo y por 
su providencia Dios dispone las cosas que les son necesarias a los 
hombres, por lo cual a algunos buenos los aflige y a algunos malos 
los deja en prosperidad. Así es que quien crea que esto ocurre por 
azar es un insensato y se le tiene por tal, porque esto no proviene 
sino de que ignora la sabiduría y las razones del gobierno divino. 
Job 11,6: "Ojalá que Dios te revelara los arcanos de su sabiduría y 
la multiplicidad de sus designios". Por lo cual es de creer 
firmemente que Dios gobierna y dispone no sólo las realidades 
naturales sino también los actos humanos. 

 

Salmo 93, 7-10: "Y dicen: 

 

'No lo verá el Señor, no se da cuenta el Dios de Jacob'. 

 

Comprended, estúpidos del pueblo; insensatos ¿cuándo vais a ser 
cuerdos? El que plantó la oreja ¿no oirá? El que formó los ojos ¿no 
va a ver?... El Señor conoce los pensamientos de los hombres". 

 

Dios ve, pues, todas las cosas, y los pensamientos y los secretos 
de la voluntad. De aquí que se les imponga especialmente a los 
hombres la necesidad de obrar bien, porque todo lo que piensan y 
hacen manifiesto está a la mirada divina. El Apóstol dice en 
Hebreos 4, 13: "Todo está desnudo y patente a sus ojos". 



 

 

 

16.—Pues bien, debemos creer que este Dios que todo lo dispone y 
gobierna es un Dios único. La razón es que la disposición de las 
cosas humanas está bien ordenada cuando la multitud se halla 
regida y gobernada por uno solo. En efecto, una multitud de jefes 
provoca generalmente disensiones entre los subordinados. Y como 
el gobierno divino es superior al gobierno humano, es evidente que 
el mundo no está regido por muchos dioses sino por uno solo. 

 

 

 

17.—Sin embargo, hay cuatro razones por las que los hombres son 
inducidos a tener muchos dioses. 

 

 

 

La primera es la flaqueza del *entendimiento humano. 

 

Porque hombres de flaco entendimiento, incapaces de elevarse por 
encima de los seres corporales, no creyeron que hubiese algo más 
allá de la naturaleza de los cuerpos sensibles, y en consecuencia, 
entre los cuerpos tuvieron por preeminentes y gobernantes del 
mundo a los que les parecieron más bellos y dignos de todos, y les 
atribuían y consagraban un culto divino: y de éstos son los cuerpos 
celestes, a saber el sol, la luna y las estrellas. Pero a éstos les 
ocurrió lo que a uno que fue a la corte de un rey: queriendo ver al 
rey, se imaginaba que cualquiera bien vestido o cualquier 
funcionario era el rey. De estas gentes dice la Sabiduría, 



 

13, 2: "Al sol y la luna y la «bóveda estrellada los consideraron 
como dioses que rigen el mundo". E Isaías, 51,6, dice: "Alzad a los 
cíelos vuestros ojos, y contemplad abajo la tierra, pues los cielos 
como humareda se disiparán, la tierra como un vestido se gastará, y 
sus moradores perecerán igualmente: pero mi salvación por 
siempre será, y mi justicia no tendrá fin". 

 

 

 

18.—En segundo lugar proviene de la adulación de los hombres. En 
efecto, algunos, queriendo adular a los poderosos y a los reyes, a 
ellos les tributaron el honor debido a Dios, obedeciéndolos y 
sujetándoseles; y por eso a algunos ya muertos los hicieron dioses, 
y a otros aun en vida los declararon dioses. Judit 5, 29: "Sepan 
todas las naciones que Nabucodonosor es el dios de la tierra y que 
no hay otro fuera de él". 

 

 

 

 

* Literalmente imbecillitas: imbecilidad, flaqueza, debilidad del 
entendimiento. (S.A.). 

 

19.—La tercera causa proviene del afecto carnal a hijos y 
consanguíneos. En efecto, algunos, por el excesivo amor a los 
suyos, les hacían estatuas después de muertos, y de esto se siguió 
que a esas estatuas les rin-dieran culto divino. De éstos dice la 
Sabiduría, 14, 21: "O por afecto o por servilismo con los reyes, los 
hombres impusieron a piedras y maderos el nombre 
incomunicable". 



 

 

 

20.—En cuarto lugar por la malicia del diablo. Pues éste desde el 
principio quiso igualarse a Dios, por lo cual dijo (Isaías 14, 13): 
"Pondré mi sede hacia el Aquilón, escalaré los cielos y seré 
semejante al Altísimo". Y tal decisión nunca la ha revocado, por lo 
cual todo su esfuerzo consiste en hacerse adorar por los hombres y 
en que le ofrezcan sacrificios: no es que se deleite en un perro o en 
un gato que le sean ofrecidos, sino que se deleita en que a él se le 
rinda reverencia como a Dios, por lo cual dijo al mismo Cristo (Mt 4, 
9): "Todo esto te daré sí postrándote me adoras". Por esta misma 
razón entraban los demonios en los ídolos y daban las respuestas 
para ser venerados como dioses. Salmo 95, 5: "Todos los dioses de 
las naciones son demonios". Y el Apóstol dice en I Cor 10, 20: 
"¡Pero si lo que inmolan los gentiles, lo inmolan a los demonios, y 
no a Dios!". 

 

 

 

21.—Verdaderamente son horribles estas cosas, y sin embargo son 
muchos los que con frecuencia incurren en estas cuatro causas. Y 
ciertamente, si no de palabra o con la boca, con sus hechos 
demuestran que creen en muchos dioses. 

 

 

 

En efecto, aquellos que creen que los cuerpos celestes pueden 
constreñir la voluntad del hombre y que para obrar escogen tiempos 
determinados, consideran a los cuerpos celestes como dioses y que 
dominan a los otros seres, y hacen predicciones. Jeremías 10, 2: 



"De los signos celestes no os espantéis como los temen los 
gentiles, porque las costumbres de las naciones son vanas". 

 

Asimismo, todos aquellos que obedecen a los reyes más que a Dios 
o en aquellas cosas en que no deben obedecer, los constituyen 
dioses suyos. Hechos 5, 29: "Se debe obedecer a Dios antes que a 
los hombres". 

 

Asimismo aquellos que aman a sus hijos o a sus parientes más que 
a Dios, con sus obras manifiestan que para ellos hay muchos 
dioses. Así como los que aman la comida más que a Dios. De éstos 
dice el Apóstol (Fil 3, 19): "Su dios es su vientre". 

 

También todos aquellos que se entregan a la adivinación y a los 
sortilegios creen que los demonios son dioses, puesto que piden a 
los demonios lo que sólo Dios puede dar, a saber, la revelación de 
alguna cosa oculta o el conocimiento de las cosas futuras. 
 

 

En consecuencia, lo primero que se debe creer es que Dios es tan 
sólo uno. 

 

 

 

22.—Como ya lo dijimos, lo que primeramente debemos creer es 
que hay un solo Dios; en segundo lugar, que este Dios es el creador 
que ha hecho el cielo y la tierra, las cosas visibles y las invisibles. 

 



Y dejando a un lado por el momento razonamientos sutiles, con un 
ejemplo sencillo demostremos nuestra proposición: todas las cosas 
han sido creadas y hechas por Dios. 

 

Es claro que si alguien entra a una casa, y al penetrar en ella siente 
calor, y conforme va avanzando siente mayor calor, y más y más, 
pensará que hay fuego adentro, aun cuando no vea el fuego que 
produce dicho calor: esto mismo le ocurre al que considera las 
cosas de este mundo. Porque encuentra que todas las cosas están 
dispuestas según diversos grados de belleza y de nobleza, y cuanto 
más se acercan a Dios, más bellas y mejores las halla. He aquí por 
qué los cuerpos celestes son más bellos y nobles que los cuerpos 
inferiores, y las cosas invisibles más que las visibles. Por lo cual 
debemos creer que todas estas realidades vienen del Dios uno, que 
da a cada cosa su existencia y su excelencia. 

 

Sabiduría 13, I: "Vanos son todos los hombres que ignoraron a Dios 
y no fueron capaces de conocer por los bienes visibles a Aquel que 
es, ni, atendiendo a las obras, reconocieron al Artífice"; y más 
abajo, 5: "pues por la grandeza y hermosura de las criaturas se 
puede, por analogía, contemplar a su Creador". 

 

Así es que como cosa cierta debemos tener que todas las cosas 
que existen en el mundo, de Dios vienen. 

 

 

 

23.—Sin embargo, en esta materia debemos evitar tres errores. 

 

El primer error es el de los Maniqueos, que dicen que todas las 
cosas visibles han sido creadas por el diablo, y por lo mismo a Dios 



no le atribuyen sino la creación de las cosas invisibles. Y la causa 
de este error es que afirman, conforme a la verdad, que Dios es el 
sumo bien y que todas las cosas que provienen del Bien son 
buenas; pero no sabiendo discernir qué cosa sea mala y qué cosa 
sea buena, creyeron que todas aquellas cosas que de cierta 
manera son malas son pura y simplemente malas; y así, según 
ellos, el fuego, porque quema, es totalmente malo; y lo es el agua, 
porque ahoga, y así por el estilo. En consecuencia, por no ser 
enteramente buena ninguna de las realidades sensibles, sino en 
cierto modo malas y deficientes, dijeron que todas las realidades 
visibles no son hechas por el Dios bueno, sino por el dios malo. 

 

Contra ellos propone San Agustín el siguiente ejemplo. Si alguien 
entra a la casa de un artesano y allí encuentra instrumentos con los 
que tropieza, y que lo hieren, y por ello juzgare que dicho artesano 
es malo, por tener esos instrumentos, sería un estulto, pues el 
artesano los tiene para su trabajo. 

 

Asimismo es estulto decir que las criaturas son malas por ser 
nocivas en algo, pues lo que es nocivo para el uno es útil para el 
otro. 

 

Este error es contrario a la fe de la Iglesia, y para descartarlo se 
dice: "De todas las cosas visibles e invisibles". Génesis 1 , 1 : "En el 
principio creó Dios el cielo y la tierra". Juan I, 3: "Todas las cosas 
son hechas por El". 

 

 

 

24.—El segundo error es de los que afirman que el mundo es 
eterno, según este modo de hablar que Pedro consigna (II Pedro 3, 



4): "Desde que murieron los padres,* todo sigue como al principio 
de la criatura". 

 

 

 

* La primera generación cristiana. 

 

Estos son inducidos a tal postura porque no supieron considerar el 
principio del mundo. Por lo cual, como dice Maimónides, a éstos les 
pasa lo que a un niño que desde su nacimiento fuese puesto en una 
isla, y que nunca viese a una mujer encinta ni nacer a un niño: si a 
este niño se le dijera, siendo ya grande, cómo es concebido el 
hombre y llevado en el seno y cómo nace, no creería nada de lo 
que se le dijera, porque le parecería imposible que el hombre 
pudiese existir en el seno materno. De la misma manera, estos 
hombres, considerando el estado del mundo presente, no creen que 
haya tenido comienzo. 

 

También esto es contra la fe de la Iglesia, por lo cual para 
descartarlo se dice: "Creador del cielo y de la tierra". Y si fueron 
hechos es claro que no siempre existieron, por lo cual se dice en el 
Salmo 148, 5: "Dios mandó y ellas fueron creadas". "Dixít et facta 
sunt". 

 

 

 

25.—El tercer error es de los que afirman que Dios hizo el mundo 
de una materia preexistente. Y a esto fueron llevados porque 
quisieron medir el poder de Dios conforme a nuestra capacidad, y 
como el hombre nada puede hacer sino de alguna materia 
preexistente, creyeron que también así es Dios, por lo cual dijeron 



que para la producción de los seres contó El con una materia 
preexistente. 

 

Pero esto no es la verdad. En efecto, nada puede hacer el hombre 
sin una materia preexistente, porque él es una causa parcial y no 
puede dar sino tal o cual forma a una materia determinada, por 
algún otro proporcionada. Y la razón es que su poder no abarca 
sino la forma, y en consecuencia no puede ser causa sino de ella 
sola. Dios, en cambio, es la causa universal de todas las cosas, y 
no crea sólo la forma sino también la materia; así es que de la nada 
lo hizo todo. Por lo cual para descartar este error se dice: "Creador 
del cielo y de la tierra". 

 

Así es que crear y hacer difieren en que crear es hacer algo de la 
nada, y hacer es producir algo de cierta cosa. Por lo tanto, si de la 
nada creó Dios, debemos creer que podría crear todas las cosas de 
nuevo si fuesen destruidas: así es que puede darle la vista a un 
ciego, resucitar a un muerto, y hacer las demás obras milagrosas. 
Sabiduría 12, 18: "Con sólo quererlo lo puedes todo". 

 

 

 

26.—Por la consideración de esta doctrina el hombre es llevado a 
cinco consecuencias. 

 

Primeramente al conocimiento de la divina Majestad. 

 

Porque el artesano es superior a sus obras, y como Dios es el 
creador de todas las cosas, es evidente que está por encima de 
todas las cosas. Sabiduría 13, 3-4: "Si seducidos por su belleza, los 
tomaron por dioses, sepan cuánto les aventaja el Señor de todos 



ellos ; y si fue su poder y eficiencia lo que les dejó sobrecogidos, 
deduzcan de ahí cuánto más poderoso es Aquel que los hizo". Por 
lo cual cuanto podamos entender y pensar es inferior a Dios mismo. 
Job 36, 26: "¡Qué grande es Dios! Excede nuestra ciencia". 

 

 

 

27.—En segundo lugar, esto lleva al hombre a la acción de gracias. 
Porque si Dios es el creador de todas las cosas, resulta evidente 
que cuanto somos y tenemos, de Dios procede. Dice San Pablo en I 
Cor 4, 7: "¿Qué cosa tienes que no la hayas recibido?". Salmo 23, I: 
"Del Señor es la tierra y cuanto hay en ella, el orbe de la tierra y 
cuantos en él habitan". Y por lo mismo debemos rendirle acciones 
de gracias: Salmo 115, 12: "¿Qué podré yo darle al Señor por todo 
lo que El me ha dado?". 

 

28.—En tercer lugar es llevado a la paciencia en las adversidades. 
En efecto, si toda criatura viene de Dios, y por esto mismo es buena 
según su naturaleza, empero, si en algo nos daría una de ellas y 
nos produce un sufrimiento, debemos creer que éste viene de Dios; 
mas no el pecado, porque ningún mal viene de Dios sino en cuanto 
está ordenado al bien. Por lo cual, como cualquier pena que el 
hombre sufra viene de Dios, pacientemente debe soportarlas. En 
efecto, las penas purgan los pecados, humillan a los culpables, 
inducen a los buenos a amar a Dios. Job 2, 10: "Si los bienes los 
hemos recibido de la mano de Dios, ¿por qué no hemos de aceptar 
igualmente los males?". 

 

29.—En cuarto lugar somos llevados a usar rectamente de las 
cosas creadas: en efecto, de las criaturas debemos usar para 
aquello para lo que fueron creadas por Dios. Ahora bien, fueron 
hechas con un doble objeto: para la gloria de Dios, porque "el Señor 
ha hecho todas las cosas en atención a El mismo" (esto es, para su 



gloria], como dice Prov 16, 4; y para nuestro provecho: Deut 4, 19: 
"El Señor tu Dios las hizo para el provecho de todas las gentes". 
Por lo tanto, debemos usar de las cosas para la gloria de Dios, o 
sea, para que al usarlas agrademos a Dios; y para nuestro 
provecho, o sea, de modo que al usarlas no cometamos pecado. I 
Paralip 29, 14: "Tuyas son todas las cosas y te damos lo que de tu 
mano hemos recibido". Así es que cuanto tengas, o ciencia, o 
belleza, todo debes referirlo y usarlo para la gloria de Dios. 

 

 

 

30.—Todo ello nos lleva, en quinto lugar, al conocimiento de la 
dignidad humana. En efecto, Dios todo lo hizo para el hombre, 
según se dice en el Salmo 8, 8: "Todo lo pusiste bajo sus pies". Y 
entre todas las criaturas, el hombre es, después de los ángeles, la 
más semejante a Dios, por lo cual dice el Génesis ( I, 26): 
"Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza". Y esto no lo 
dijo ni del cielo ni de las estrellas, sino del hombre. Pero no en 
cuanto al cuerpo, sino en cuanto al alma, que goza de una voluntad 
libre y que es incorruptible, que es en lo que se asemeja a Dios más 
que las otras criaturas. Por lo tanto, hemos de considerar que 
después de los ángeles el hombre tiene mayor dignidad que las 
demás criaturas y de ninguna manera disminuir nuestra dignidad 
por el pecado y por el desordenado apetito de las cosas corporales, 
que son inferiores a nosotros y fueron hechas para nuestro servicio, 
sino que debemos portarnos tal como Dios nos hizo. 

 

Pues bien, Dios hizo al hombre para que domine todas las cosas 
que existen en la tierra y para que se sujete a Dios. Por lo tanto, 
debemos dominar y someter las cosas; pero sujetarnos a Dios, 
obedecerlo y servirlo; y de esto pasaremos a la fruición de Dios. 
Que El se digne concedérnoslo, etc. 

 



 

 

Artículo 2 

 

 

 

Y EN JESUCRISTO, SU ÚNICO HIJO, SEÑOR NUESTRO 
 

31.—No sólo les es necesario a los cristianos creer en un Dios 
único, y en que El es creador del cielo y de la tierra y de todas las 
cosas, sino que también les es necesario creer que Dios es Padre y 
que Cristo es verdadero Hijo de Dios. 

 

Lo cual, como lo dice el bienaventurado Pedro en su Segunda 
Epístola Canónica, cap. I, no es una fábula, sino algo cierto y 
probado por la palabra de Dios en la montaría. En efecto, dice él allí 
(16-18): "Os hemos dado a conocer el poder y la Venida de Nuestro 
Señor Jesucristo, no siguiendo fábulas ingeniosas, sino después de 
haber visto con nuestros propios ojos su majestad. 

 

Porque recibió de Dios Padre honor y gloría cuando de la sublime 
Gloria le vino esta voz: Este es mi hijo muy amado en quien me 
complazco. Oídle. Nosotros mismos escuchamos esta voz venida 
del cíelo, estando con El en el monte santo". 

 

El mismo Jesucristo en muchas ocasiones llama Padre suyo a Dios 
y se dice Hijo de Dios. Por lo cual los Apóstoles y los Santos Padres 
pusieron entre los artículos de Fe que Cristo es Hijo de Dios, al 
decir: "Y en Jesucristo su Hijo", esto es, Hijo de Dios. 

 



 

 

32.—Pero hubo algunos herejes que creyeron en eso de manera 
perversa. 

 

En efecto, Fotino dice que Cristo no es Hijo de Dios sino tal como lo 
son los varones virtuosos que, por vivir honestamente y por cumplir 
con la voluntad de Dios, merecen ser llamados hijos de Dios por 
adopción; y que de esta manera Cristo, que vivió honestamente e 
hizo la voluntad de Dios, mereció ser llamado Hijo de Dios; y 
pretendió que Cristo no existió antes de la Bienaventurada Virgen, 
sino que empezó a existir cuando fue concebido por Ella. 

 

Y así erró doblemente. Primero, por no decir que Cristo es 
verdadero Hijo de Dios según la naturaleza; y en segundo lugar al 
decir que Cristo empezó a existir en el tiempo en cuanto a todo su 
ser, mientras que nuestra fe afirma que El es Hijo de Dios por 
naturaleza y que lo es ab aeterno. Y en todo esto tenemos 
testimonios expresos contra Fotino en la Sagrada Escritura. 

 

En efecto, contra lo primero la Escritura dice no sólo que Cristo es 
Hijo sino que es Hijo único. Juan I, 18: "El Hijo único, que está en el 
seno del Padre, El lo ha contado". Y contra lo segundo, Juan 8, 58: 
"Antes de que Abraham fuese, Yo soy". Ahora bien, es claro que 
Abraham existió antes que la Santísima Virgen, por lo cual los 
Santos Padres agregaron, en otro Símbolo, contra lo primero: "Su 
único Hijo"; y contra lo segundo: "Y nacido del Padre antes de todos 
los siglos". 

 

 

 



 

33.—Sabelio ciertamente dijo que Cristo fue anterior a la 
Bienaventurada Virgen, pero también dijo que no es una la persona 
del Padre y otra la del Hijo, sino que el mismo Padre se encarnó, 
por lo cual una misma es la persona del Padre y la del Hijo. Pero 
esto es erróneo porque destruye la trinidad de las personas. 

 

Y en contra de esto tenemos la autoridad de Juan 8, 16: "No estoy 
yo solo, sino yo y el que me ha enviado, el Padre". Y es claro que 
nadie se envía a sí mismo. En esto, pues, yerra Sabelio. Por lo cual 
se añade en el Símbolo de los Padres: "Dios de Dios, Luz de Luz", 
o sea: debemos creer en Dios Hijo procedente de Dios Padre, en el 
Hijo que es Luz, que procede del Padre, que es Luz. 

 

 

 

 

34.—Arrío dijo que Cristo es anterior a la Bienaventurada Virgen, y 
que una es la persona del Padre y otra la del Hijo; pero le atribuyó a 
Cristo estas tres cosas: primera, que el Hijo de Dios fue una 
criatura; segunda, que no ab aeterno sino en el tiempo fue creado 
por Dios como la más noble de las criaturas; tercera, que Dios Hijo 
no es de una misma naturaleza con Dios Padre, y por lo tanto que 
no es verdadero Dios. 

 

Pero todo esto es igualmente erróneo y contra la autoridad de la 
Sagrada Escritura. Pues dice Juan (10,30): "Yo y el Padre somos 
una sola cosa", es evidente que en cuanto a la naturaleza; y por lo 
tanto, como el Padre siempre ha existido, también el Hijo, y así 
como el Padre es verdadero Dios, lo es también el Hijo. 

 



Por lo cual, donde se dice por Arrio que Cristo fue una criatura, en 
contra se dice por los Padres en el Símbolo: "Dios verdadero de 
Dios verdadero"; donde se dice que Cristo no existe ab aeterno, 
sino que fue crea-do en el tiempo, en contra se dice en el Símbolo: 
"Engendrado, no creado", y contra la afirmación de que El no es de 
la misma sustancia con el Padre, se agrega en el Símbolo: 
"Consubstancial al Padre". 

 

 

 

 

35.—Es evidente, por Io tanto, que debemos creer que Cristo es el 
Unigénito de Dios, y verdadero Hijo de Dios, y que siempre ha sido 
con el Padre, y que una es la persona del Hijo y otra la del Padre, y 
que es de una misma naturaleza con el Padre. Pero todo esto que 
creemos aquí abajo por la fe, lo conoceremos en la vida eterna por 
una visión perfecta. Por lo cual para nuestro consuelo diremos algo 
de estas cosas. 

 

 

 

36.—Es de saber que los diversos seres tienen diversos modos de 
generación. En efecto, la generación en Dios es distinta de la de los 
demás seres; por lo cual no podemos llegar a conocer la generación 
en Dios sino por la generación de aquello que en las criaturas 
alcance a ser más semejante a Dios. Pues bien, nada es tan 
semejante a Dios, según ya lo dijimos, como el alma del hombre. Y 
he aquí el modo de la generación en e! alma: el hombre piensa por 
su alma alguna cosa, que se llama concepción de la inteligencia; y 
tal concepción proviene del alma como de un padre, y se le llama 
verbo de la inteligencia, o del hombre. Así es que, pensando, el 
alma engendra su Verbo. 



 

De la misma manera, el Hijo de Dios no es otra cosa que el Verbo 
de Dios; no como un verbo proferido afuera, porque tal verbo pasa, 
sino como un verbo concebido interiormente: por lo cual ese Verbo 
de Dios es de una misma naturaleza con Dios e igual a Dios. De 
aquí que hablando San Juan acerca del Verbo de Dios, a los tres 
herejes destruyó. Primero la herejía de Fotino, que es aniquilada 
con estas palabras (Jn I, I): "En el principio era el Verbo"; en 
segundo lugar la de Sabelio, cuando dice: "Y el Verbo estaba en 
Dios"; y en tercer lugar la de Arrio, cuando dice: "Y el Verbo era 
Dios". 

 

 

 

37.—Pero el verbo es una cosa en nosotros y otra en Dios. En 
efecto, en nosotros nuestro verbo es un accidente; y en Dios el 
Verbo de Dios es lo mismo que el propio Dios, por no haber nada 
en Dios que no sea la esencia de Dios. Ahora bien, nadie puede 
decir que Dios no tenga Verbo, porque ocurriría que Dios sería 
ignorantísimo; pero como Dios siempre ha existido, también su 
Verbo. 

 

38.—Y como el artesano lo hace todo conforme a la forma que 
preconcibió en su inteligencia, lo cual es su verbo, de la misma 
manera Dios lo hace todo por su Verbo, como por su arte. Juan I, 3: 
"Todas las cosas fueron hechas por El". 

 

39.—Pues bien, si el Verbo de Dios es Hijo de Dios, y si todas las 
palabras de Dios son cierta semejanza de ese Verbo, en primer 
lugar debemos oír con gusto las palabras de Dios, pues la señal de 
que amamos a Dios es que con agrado escuchemos sus palabras. 

 



40.—En segundo lugar, debemos creer en las palabras de Dios, 
porque gracias a esto habita en nosotros el Verbo de Dios, esto es, 
Cristo, que es el Verbo de Dios, conforme al Apóstol (Ef 3, 17): 
"Que Cristo habite por la fe en vuestros corazones". Juan 5, 38: "El 
Verbo de Dios no habita en vosotros". 

 

41.—En tercer lugar, es menester que continuamente meditemos en 
el Verbo de Dios que habita en nosotros; porque debemos no sólo 
creer sino también meditar; pues de otra manera lo primero no nos 
aprovecha, y tal meditación sirve de mucho contra el pecado. Salmo 
118, II: "Dentro del corazón he guardado tus palabras, para no 
pecar contra ti"; y otra vez acerca del varón justo se dice en Salmo 
I, 2: "En la ley de Yavéh medita de día y de noche". Por lo cual se 
dice de la Santísima Virgen, en Luc 2, 51, que "conservaba todas 
estas palabras meditándolas en su corazón". 

 

42.—En cuarto lugar, es menester que el hombre comunique la 
palabra de Dios a los demás, advirtiendo, predicando e inflamando. 
Dice el Apóstol en Efesios 4,29: "No salga de vuestra boca palabra 
dañosa, sino la que sea buena para edificar". Y en Colos 3, 16: "La 
palabra de Dios habite en vosotros en abundancia, con toda 
sabiduría, enseñándoos y amonestándoos unos a otros". Y 
asimismo en Tim 4, 2: 

 

 

"Predica la palabra, insiste oportuna e inoportunamente, reprende, 
exhorta, amenaza con toda paciencia y doctrina". 

 

43.—Por último, debemos llevar a la práctica la palabra de Dios. 
Santiago I, 22: "Sed ejecutores de la palabra, y no tan sólo sus 
oyentes, engañándoos a vosotros mismos". 

 



44.—Estas cinco cosas las observó por su orden la Santísima 
Virgen al engendrar al Verbo de Dios. En efecto, primero escuchó: 
"El Espíritu Santo descenderá sobre ti" (Luc I, 35); en segundo 
lugar, consintió gracias a la fe: "He aquí la esclava del Señor" (Luc I, 
38); en tercer lugar, le tuvo y llevó en su seno; en cuarto lugar, lo 
dio a luz; en quinto lugar, lo nutrió y amamantó, por lo cual canta la 
Iglesia: "Al mismo rey de los Angeles la sola Virgen lo amamantaba 
con su pecho lleno de cielo". 

 

 

 

Artículo 3 

 

 

 

QUE FUE CONCEBIDO DEL ESPÍRITU SANTO Y NACIÓ DE LA 
VIRGEN MARÍA 

 

45.—No solamente es necesario creer en el Hijo de Dios, como está 
demostrado, sino que es menester creer también en su 
encarnación. Por lo cual San Juan, después de haber dicho muchas 
cosas sutiles y difíciles (sobre el Verbo), en seguida nos habla de su 
encarnación en estos términos (Jn I, 14): Y el Verbo se hizo carne. 

 

Y para que podamos captar algo de esto, propondré dos ejemplos. 

 

Es claro que nada es tan semejante al Hijo de Dios como el verbo 
concebido en nuestra mente y no proferido. 

 



Ahora bien, nadie conoce el verbo mientras permanece en la mente 
del hombre, si no es aquel que lo concibe; pero es conocido al ser 
proferido. Y así, el Verbo de Dios, mientras permanecía en la mente 
del Padre no era conocido sino por el Padre; pero ya revestido de 
carne, como el verbo se reviste con la voz, entonces por primera 
vez se manifestó y fue conocido. 

 

Baruc (3, 38): "Después apareció en la tierra, y conversó con los 
hombres". 

 

 

 

El segundo ejemplo es éste: por el oído se conoce el verbo 
proferido, y sin embargo no se le ve ni se le to-ca; pero si se le 
escribe en un papel, entonces sí se le ve y se le toca. Así, el Verbo 
de Dios se hizo visible y tangible cuando en nuestra carne fue como 
inscrito; y así como al papel en que está escrita la palabra del rey se 
le llama palabra del rey, así también el hombre al cual se unió el 
Verbo de Dios en una sola hipóstasis, se llama Hijo de Dios, Isaías 
8, I: "Toma un gran libro, y escribe en él con un punzón de hombre"; 
por lo cual los santos apóstoles dijeron (acerca de Jesús): "Que fue 
concebido del Espíritu Santo, y nació de la Virgen María". 

 

46.—En esto erraron muchos. Por lo cual los Santos Padres, en 
otro símbolo, en el Concilio de Nicea, añadieron muchas 
precisiones, en virtud de las cuales son destruidos ahora todos los 
errores. 

 

 

 



47.—En efecto, Orígenes dijo que Cristo nació y vino al mundo para 
salvar también a los demonios. Por lo cual dijo que todos los 
demonios serían salvos al fin del mundo. Pero esto es en contra de 
la Sagrada Escritura. En efecto, dice San Mateo (25, 41): "Apartaos 
de mí, malditos, al fuego eterno, preparado para el diablo y sus 
ángeles". Por lo cual, para rechazar esto se agrega: "Que por 
nosotros los hombres (no por los demonios) y por nuestra 
salvación". En lo cual aparece mejor el amor que Dios nos tiene. 

 

48.—Fotino ciertamente consintió en que Cristo nació de la 
Bienaventurada Virgen; pero agregó que El era un simple hombre, 
que viviendo bien y haciendo la voluntad de Dios mereció venir a 
ser hijo de Dios, como los demás santos. Pero contra esto Jesús 
dice en Juan (ó, 38): "Yo he bajado del cielo, no para hacer mi 
voluntad, sino la voluntad del que me envió". Es claro que del cielo 
no habría descendido si allí no hubiese estado; y que si fuese un 
simple hombre, no habría estado en el cielo. 

 

Por lo cual, para rechazar ese error se añade: "Descendió del cielo". 

 

 

 

49.—Maniqueo, por su parte, dijo que ciertamente el Hijo de Dios 
existió siempre y que descendió del cielo; pero que no tuvo carne 
verdadera, sino aparente. Pero esto es falso. En efecto, no 
convenía que el doctor de la verdad tuviese alguna falsedad. Y por 
lo mismo, puesto que ostentó verdadera carne, verdaderamente la 
tuvo. 

 

Por lo cual dijo en San Lucas (24, 39): "Palpadme y ved que un 
espíritu no tiene carne y huesos como veis que yo tengo". Por lo 



cual, para rechazar dicho error, agregaron (los Santos Padres): "Y 
se encarnó". 

 

 

 

50.—Por su parte, Ebión, que fue de origen judío, dijo que Cristo 
nació de la Santísima Virgen, pero por la unión de un varón y del 
semen viril. Pero esto es falso, porque el Ángel dijo (Mt I, 20): "Lo 
concebido en ella viene del Espíritu Santo". Por lo cual los Santos 
Padres, para rechazar dicho error, añadieron: "del Espíritu Santo". 

 

51.—Valentino, por su parte, confesó que Cristo fue concebido del 
Espíritu Santo; pero pretendió que el Espíritu Santo llevó un cuerpo 
celeste, y que lo puso en la Santísima Virgen, y que ése fue el 
cuerpo de Cristo: de modo que ninguna otra cosa hizo la Santísima 
Virgen, sino que fue su receptáculo. Por lo cual aseguró que dicho 
cuerpo pasó por la Bienaventurada Virgen como por un acueducto. 
Pero esto es falso, pues el Ángel le dijo a Ella (Lc I, 35): "El Santo 
que nacerá de ti será llamado Hijo de Dios". Y el Apóstol dice (Gal 
4, 4): "Al llegar la plenitud de los tiempos, envió Dios a su Hijo, 
nacido de mujer". Por lo cual añadieron: "Y nació de la Virgen 
María". 

 

 

 

52.—Arrio y Apolinar dijeron que ciertamente Cristo es el Verbo de 
Dios y que nació de la Virgen María; pero que no tuvo alma, sino 
que en el lugar del alma estuvo allí la divinidad. Pero esto es contra 
la Escritura, porque Cristo dijo (Jn 12, 27): "Ahora mi alma está 
turbada", y también en Mateo 26, 38: "Triste está mi alma hasta la 
muerte". Por lo cual, para rechazar dicho error añadieron: "Y se hizo 
hombre". 



 

Pues bien, el hombre está constituido de alma y cuerpo. Así es que 
muy verdaderamente Jesús tuvo todo lo que el hombre puede tener, 
con excepción del pecado. 

 

 

 

53.—Al asentar que Cristo se hizo hombre, se destruyen todos los 
errores arriba enunciados y cuantos puedan decirse, y 
principalmente el error de Eutiques, que enseñaba que hecha la 
mezcla de la naturaleza di-vina con la humana, resultaba una sola 
naturaleza de Cristo, la cual no sería ni puramente divina ni 
puramente humana. Lo cual es falso, porque así Cristo no sería 
hombre, y también contra esto se dice que "se hizo hombre". 

 

Se destruye también el error de Nestorio, el cual enseñó que el Hijo 
de Dios está unido a un hombre sólo porque habita en él. Pero esto 
es falso, porque en tal caso no sería hombre, sino que estaría en un 
hombre. Y que Cristo es hombre lo dice claramente el Apóstol (Filip 
2, 7): "Y por su presencia fue reconocido como hombre". Y Juan (8, 
40) dice: "¿Por qué tratáis de matarme a mí, que soy hombre, que 
os he dicho la verdad que he oído de Dios?". 

 

54.—De todo esto podemos concluir algunas cosas para nuestra 
instrucción. 

 

En primer lugar, se confirma nuestra fe. En efecto, si alguien dijera 
algunas cosas de una tierra remota a la que no hubiese ido, no se le 
creería igual que si allí hubiese estado. Ahora bien, antes de la 
venida de Cristo al mundo, los Patriarcas y los Profetas y Juan 
Bautista dijeron algunas cosas acerca de Dios, y sin embargo no les 
creyeron a ellos los hombres como a Cristo, el cual estuvo con Dios, 



y que además es uno con El. De aquí que nuestra fe, que nos 
transmitió el mismo Cristo, sea más firme. Juan I, 18: "Nadie ha 
visto jamás a Dios: el Hijo único, que está en el seno del Padre, él 
mismo lo ha revelado". De aquí resulta que muchos secretos de la 
fe se nos han manifestado después de la venida de Cristo, los 
cuales estaban antes ocultos. 

 

 

 

55.—En segundo lugar, por todo ello se eleva nuestra esperanza. 
En efecto, es claro que el Hijo de Dios no vino, asumiendo nuestra 
carne, por negocio de poca monta, sino para una gran utilidad 
nuestra; por lo cual efectuó cierto canje, o sea, que tomó un cuerpo 
con una alma, y se dignó nacer de la Virgen, para hacernos el don 
de su divinidad; y así, El se hizo hombre para que el hombre se 
hiciera Dios. Rom 5, 2: "Por quien hemos obtenido, mediante la fe, 
el acceso a esta gracia, en la cual nos hallamos y nos gloriamos en 
la esperanza de la gloria de los hijos de Dios". 

 

56.—En tercer lugar, con todo ello se inflama la caridad. En efecto, 
ninguna prueba de la divina caridad es tan evidente como la de que 
Dios creador de todas las cosas se haya hecho criatura, que 
nuestro Dios se haya hecho nuestro hermano, que el Hijo de Dios 
se haya hecho hijo del hombre. Juan 3, 16: "Tanto amó Dios al 
mundo que le dio a su Hijo unigénito". Por lo tanto, por esta 
consideración el amor a Dios debe reencenderse e inflamarse. 

 

57.—En cuarto lugar, somos llevados a guardar pura el alma. En 
efecto, de tal manera ha sido ennoblecida y exaltada nuestra 
naturaleza por la unión con Dios, que ha sido elevada a la unidad 
con una divina persona. Por lo cual el Ángel, después de la 
encarnación, no quiso permitir que el bienaventurado apóstol Juan 
lo adorase, cosa que anteriormente les había permitido a los más 



grandes de los Patriarcas. Por lo cual, recordando su exaltación y 
meditando sobre ella, debe el hombre guardarse de mancharse y de 
manchar su naturaleza con el pecado. Por eso dice San Pedro (II 
Petr I, 4): "Por quien nos han sido dadas las magníficas y preciosas 
promesas, para que por ellas nos hagamos partícipes de la 
naturaleza divina, huyendo de la corrupción de la concupiscencia 
que hay en el mundo". 

 

 

 

58.—En quinto lugar, con todo ello se nos inflama el deseo de 
alcanzar a Cristo. En efecto, si algún rey fuese hermano de alguien 
y estuviese lejos de él, ese cuyo hermano fuese el rey desearía 
llegar a él, y con él estar y permanecer. Por lo cual, como Cristo es 
nuestro hermano, debemos desear estar con él y unírnosle: Mt 24, 
28: "Donde esté el cuerpo, allí se juntarán las águilas". 

 

Y el Apóstol deseaba morir y estar con Cristo. Y este deseo crece 
en nosotros si meditamos sobre su encarnación. 

 

 

 

 

Artículo 4 

 

PADECIÓ BAJO EL PODER DE PONCIO PILATO, FUE 
CRUCIFICADO, MUERTO Y SEPULTADO 

 

59.—Así como le es necesario al cristiano creer en la encarnación 
del Hijo de Dios, así también le es necesario creer en su pasión y 



en su muerte, porque, como dice San Gregorio, "de nada nos 
aprovecharía el haber nacido si no nos aprovecha el haber sido 
redimidos". Pues bien, que Cristo haya muerto por nosotros es algo 
tan elevado, que apenas puede nuestra inteligencia captarlo; no 
sólo, sino que no le cuadra a nuestro espíritu. Y esto es lo que dice 
el Apóstol (Hechos 13, 41): "En vuestros días yo voy a realizar una 
obra, una obra que no creeréis si alguien os la cuenta". Y Habacuc 
I, 5: "En vuestros días se cumplirá una obra que nadie creerá 
cuando se narre". Pues tan grandes son la gracia de Dios y su amor 
a nosotros, que hizo por nosotros más de lo que podemos entender. 

 

60.—Sin embargo, no debemos creer que de tal manera haya 
sufrido Cristo la muerte que muriera la Divinidad, sino que la 
humana naturaleza fue lo que murió en El. Pues no murió en cuanto 
Dios, sino en cuanto hombre. Y esto es patente mediante tres 
ejemplos. 

 

 

 

 

El primero está en nosotros. En efecto, es claro que al morir el 
hombre, al separarse el alma del cuerpo, no muere el alma, sino el 
mismo cuerpo, o sea, la carne. 

 

Así también, en la muerte de Cristo, no muere la Divinidad sino la 
naturaleza humana. 

 

61.—Pero si los judíos no mataron a la Divinidad, es claro que no 
pecaron más que si hubiesen matado a cualquier otro hombre. 

 



 

 

 

 

62.—A esto debemos responder que suponiendo a un rey revestido 
con determinada vestidura, si alguien se la manchase incurriría en 
la misma falta que si manchase al propio rey. De la misma manera 
los judíos: no pudieron matar a Dios, pero al matar la humana 
naturaleza asumida por Cristo, fueron castigados como si hubiesen 
matado a la Divinidad misma. 

 

63.—Además, como dijimos arriba, el Hijo de Dios es el Verbo de 
Dios, y el Verbo de Dios encarnado es como el verbo del rey escrito 
en una carta. Pues bien, si alguien rompiese la carta del rey, se le 
consideraría igual que si hubiere desgarrado el verbo del rey. Por lo 
mismo, se considera el pecado de los judíos de igual manera que si 
hubiesen matado al Verbo de Dios. 

 

64.—Pero ¿qué necesidad había de que el Verbo de Dios 
padeciese por nosotros? Muy grande. Y se puede deducir una doble 
necesidad. Una, como remedio de los pecados, y la otra como 
modelo de nuestros actos. 

 

65.—Para remedio, ciertamente, porque contra todos los males en 
que incurrimos por el pecado, encontramos el remedio en la pasión 
de Cristo. Ahora bien, incurrimos en cinco males. 

 

66.—En primer lugar, una mancha: el hombre, en efecto, cuando 
peca, mancha su alma, porque así como la virtud del alma es su 
belleza, así también el pecado es su mancha. Baruc 3, 10: "¿Por 
qué, Israel, por qué estás en país de enemigos... te has 



contaminado con los cadáveres?". Pero esto lo hace desaparecer la 
Pasión de Cristo: en efecto, con su Pasión Cristo hizo un baño con 
su sangre, para lavar allí a los pecadores. 

 

Apoc I, 5: "Nos lavó de nuestros pecados con su sangre". 

 

En efecto, se lava el alma con la sangre de Cristo en el bautismo, 
pues por la sangre de Cristo tiene el bautismo virtud regenerativa. 
Por lo cual cuando alguien se mancha por el pecado, le hace una 
injuria a Cristo y peca más que antes (del bautismo). Hebreos 10, 
28-29: "Si alguno viola la ley de Moisés es condenado a muerte sin 
compasión, por la declaración de dos o tres testigos. 

 

¿Cuánto más grave castigo pensáis que merecerá el que pisoteó al 
Hijo de Dios y tuvo por impura la sangre de la Alianza?". 

 

67.—En segundo lugar, caemos en desgracia respecto a Dios. 
Porque así como el hombre carnal ama la belleza carnal, así Dios 
ama la espiritual, que es la belleza del alma. Así es que cuando el 
alma se mancha por el pecado, Dios se ofende y le tiene odio al 
pecador. Sabiduría 14, 9: "Dios odia al impío y su impiedad". Pero 
esto lo borra la Pasión de Cristo, el cual satisfizo a Dios Padre por 
el pecado, por el que no podía satisfacer el propio hombre, porque 
la caridad y la obediencia de Cristo fueron mayores que el pecado 
del primer hombre y su desobediencia. Rom 5, 10: "Cuando éramos 
enemigos (de Dios), fuimos reconciliados con Dios por la muerte de 
su Hijo". 

 

68.—En tercer lugar, caemos en debilidad. Porque el hombre tan 
pronto como peca cree poder en seguida preservarse del pecado; 
pero ocurre todo lo contrario; porque por el primer pecado se 
debilita y se hace más inclinado al pecado; y así domina más el 



pecado al hombre, y el hombre, en cuanto de sí depende, se pone 
en tal situación que sin el poder divino no se puede levantar, como 
quien se arrojara a un pozo. Por lo cual después de haber pecado el 
hombre, nuestra naturaleza se debilitó y corrompió, y entonces el 
hombre se encontró más inclinado a pecar. Pero Cristo disminuyó 
esta flaqueza y esta debilidad, aunque no la suprimió enteramente. 
Sin embargo, de tal manera ha sido confortado el hombre por la 
Pasión de Cristo, y debilitado el pe-cado, que ya no estamos tan 
dominados por él; y puede el hombre, ayudado por la gracia de 
Dios, que nos confiere con los sacramentos, que tienen eficacia por 
la Pasión de Cristo, esforzarse de tal manera que puede apartarse 
de los pecados. 

 

Dice el Apóstol en Rom 6, 6: "Nuestro hombre viejo fue crucificado 
con El, a fin de que fuera destruido el cuerpo de pecado". En efecto, 
antes de la Pasión de Cristo se halló que eran pocos los hombres 
que vivieran sin pecado mortal; pero después son muchos los que 
vivieron y viven sin pecado mortal. 

 

 

 

69.—En cuarto lugar, incurrimos en el reato de una pena. Pues la 
justicia de Dios exige que todo el que peque sea castigado. Y la 
pena se mide por la culpa. 

 

De modo que como la culpa del pecado mortal es infinita, puesto 
que es contra el bien infinito, o sea, Dios, cuyos preceptos 
menosprecia el pecador, la pena debida al pecado mortal es infinita. 
Pero Cristo por su Pasión nos levantó esa pena, y El mismo la 
padeció. I Pedro 2, 24: "El mismo llevó nuestros pecados (esto es, 
la pena del pecado) en su cuerpo". Porque la virtud de la Pasión de 
Cristo fue tan grande que bastó para expiar todos los pecados de 
todo el mundo, aun cuando fuesen sin cuento. Por eso los 



bautizados son aliviados de todos sus pecados. Por eso también el 
sacerdote perdona los pecados. Por eso también el que mejor se 
conforme a la Pasión de Cristo, mayor perdón obtendrá y más 
gracia merece. 

 

 

 

70.—En quinto lugar, incurrimos en el destierro del reino. Porque 
quienes ofenden a los reyes son obligados a dejar el reino. Y así el 
hombre por el pecado es echado del paraíso. Por eso, 
inmediatamente después de su pecado Adán es arrojado del 
paraíso, y es cerrada la puerta del paraíso. Pero Cristo por su 
Pasión abrió esa puerta, y llamó al reino a los desterrados. En 
efecto, abierto el costado de Cristo, fue abierta la puerta del 
paraíso; y derramada su sangre, se limpió la mancha, Dios fue 
aplacado, suprimida fue la debilidad, fue expiada la pena, los 
desterrados fueron llamados al reino. Y por eso se le dijo al ladrón 
inmediatamente (Lc 23, 43): "Hoy estarás conmigo en el paraíso". 
Esto no fue dicho en otro tiempo: no se le dijo a nadie, ni a Adán, ni 
a Abraham, ni a David; sino hoy, o sea, cuando es abierta la puerta, 
el ladrón pide y obtiene el perdón. 

 

Hebr 10, 19: "Teniendo... la seguridad de entrar en el santuario por 
la sangre de Cristo". 

 

De esta manera, pues, queda patente la utilidad (de la Pasión de 
Cristo) en calidad de remedio. 

 

 

 

Pero no es menor su utilidad en calidad de ejemplo. 



 

 

 

71.—En efecto, como dice San Agustín, la Pasión de Cristo basta 
totalmente como instrucción para nuestra vida. Pues quien anhele 
vivir de manera perfecta, que no haga otra cosa que despreciar lo 
que Cristo despreció en la cruz y que desee lo que Cristo deseó. 

 

72.—Porque ningún ejemplo de virtud falta en la cruz. Pues si 
buscas un ejemplo de caridad, "nadie tiene mayor caridad que el 
que da su vida por sus amigos", Jn 15, 13. Y esto fue lo que hizo 
Cristo en la cruz. Por lo tanto, si El dio su vida por nosotros, no se 
nos debe hacer pesado soportar por El cualquier mal. Salmo 115, 
12: "¿Qué le daré al Señor por todo lo que El me ha dado?". 

 

73.—Si buscas un ejemplo de paciencia, excelentísimo lo 
encuentras en la cruz. En efecto, de dos grandes maneras se 
manifiesta la paciencia: o bien padeciendo pacientemente grandes 
males, o bien padeciendo algo que podría evitarse y que no se 
evita. 

 

Pues bien, Cristo soportó en la cruz grandes males. 

 

Treno I, 12: "Oh, vosotros todos, los que pasáis por el camino, 
mirad y ved si hay dolor semejante a mi dolor"; y pacientemente, 
porque, "al padecer, no amenazaba", I Pedro 2, 23; e Isaías 53, 7: 
"Como cordero llevado al matadero, y como oveja muda ante los 
trasquiladores". 

 



Además, Cristo pudo evitarlos, y no los evitó. Mt 26, 53: "¿O 
piensas que no puedo yo rogar a mi Padre, que me enviaría luego 
más de doce legiones de ángeles?". 

 

Grande es, pues, la paciencia de Cristo en la cruz. 

 

Hebr 12, 1-2: "Por la paciencia corramos al combate que se nos 
ofrece, puestos los ojos en el autor y consumador de la fe, Jesús, el 
cual, en vez del gozo que se le ofrecía, soportó la cruz, 
despreciando la ignominia". 

 

 

 

74.—Si buscas un ejemplo de humildad, ve el crucifijo: en efecto, 
Dios quiso ser juzgado bajo Poncio Pilato y morir. Job 36, 17: "Tu 
causa ha sido juzgada como la de un impío". En verdad como la de 
un impío: "Condenémosle a una muerte afrentosa", Sabiduría 2, 20. 
El Señor quiso morir por su siervo, y el que es la vida de los 
Angeles por el hombre. Filip 2, 8: "Hecho obediente hasta la 
muerte". 

 

 

 

75.—Si buscas un ejemplo de obediencia, sigúelo a El. que se hizo 
obediente al Padre hasta la muerte. Rom 5, 19: "Como por la 
desobediencia de un solo hombre muchos fueron constituidos 
pecadores, así también, por la obediencia de uno solo muchos 
fueron hechos justos". 

 



76.—Si quieres un ejemplo de desprecio de las cosas terrenas, 
sigúelo a El, que es el Rey de Reyes y el Señor de los señores, en 
quien se hallan los tesoros de la sabiduría, y que sin embargo en la 
cruz estuvo desnudo, objeto de burla, fue escupido, golpeado, 
coronado de espinas, y abrevado con hiel y vinagre, y murió. Por lo 
tanto, no os impresionéis por las vestiduras, ni por las riquezas, 
porque "se repartieron mis vestiduras", Salmo 21, 19; ni por los 
honores, porque a mí me cubrieron de burlas y de golpes; no por las 
dignidades, porque tejieron una corona de espinas y la colocaron 
sobre mi cabeza; no por las delicias, porque "en mi sed me 
abrevaron con vinagre", Salmo 68, 22. 

 

Sobre Hebr 12, 2: "El cual, en vez del gozo que se le ofrecía, 
soportó la cruz, despreciando la ignominia", dice San Agustín: "El 
hombre Jesucristo despreció todos los bienes terrenos para 
enseñarnos que deben ser despreciados". 

 

 

 

 

Artículo 5 

 

DESCENDIÓ A LOS INFIERNOS, Y AL TERCER DÍA RESUCITO 
DE ENTRE LOS MUERTOS 

 

77.—Como ya dijimos, la muerte de Cristo consistió, como en los 
demás hombres, en que su alma se separó de su cuerpo; pero de 
manera tan indisoluble está unida la Divinidad a Cristo hombre, que 
aun cuando el alma y el cuerpo se separaron entre sí, la misma 
Deidad estuvo siempre perfectísimamente unida al alma y al 
cuerpo, por lo cual en el sepulcro estuvo el Hijo de Dios con el 
cuerpo, y descendió a los infiernos 1 con el alma. 



 

78.—Por cuatro razones descendió Cristo con su alma a los 
infiernos. 

 

La primera fue soportar toda la pena del pecado, para expiar así 
toda la culpa. Porque la pena del pecado del hombre no era sólo la 
muerte del cuerpo, sino que también era un sufrimiento del alma. 
Porque como el pecado era también por parte del alma, también la 
misma alma era castigada por la privación de la visión divina. De 
modo que sin esa pena, de ninguna manera se satisfacía. Por ello, 
después de muertos, todos descendían, aun los santos Padres, 
antes de la venida de Cristo, a los infiernos. Así es que para 
soportar toda la pena debida a los pecadores, Cristo quiso no sólo 
morir, sino también bajar con el alma a los infiernos. De aquí que 
diga el Salmo 87, 5-6: "Contado entre los que bajan a la fosa, soy 
como un hombre acabado, libre entre los muertos". Pues los demás 
estaban allí como esclavos, pero Cristo como libre. 

 

1 Los diferentes "lugares" de las almas separadas de sus cuerpos 
indican una relación del alma con Dios, "según esté el alma más o 
menos alejada de El", enseña el mismo Santo Tomás. (S.A.). 

 

 

79.—La segunda fue el socorrer perfectamente a todos sus amigos. 
En efecto, El tenía amigos no sólo en el mundo sino también en los 
infiernos. Pues se es amigo de Cristo en la medida en que se tiene 
caridad, y en los infiernos había muchos que habían muerto con la 
caridad y la fe en El que había de venir, como Abraham, Isaac, 
Jacob, Moisés, David y otros justos y varones perfectos. Y como 
Cristo había visitado a los suyos en el mundo y los había socorrido 
por su propia muerte, quiso también visitar a los suyos que estaban 
en los infiernos y socorrerlos bajando hasta donde se hallaban ellos. 
Eccli 24, 45: "Penetraré a todas las profundidades de la tierra, y 



visitaré a todos los que duermen, e iluminaré a cuantos esperan en 
el Señor". 

 

80.—La tercera razón fue el triunfar perfectamente sobre el diablo. 
En efecto, se triunfa de manera perfecta sobre otro, cuando no sólo 
se le vence en el campo de batalla, sino que se le acomete hasta en 
su propia casa y se le arrebata la sede de su imperio y su casa 
misma. Pues bien, Cristo había triunfado del diablo, pues en la cruz 
lo había vencido. Por lo cual dice Juan (12, 31): "Ahora es el juicio 
de este mundo, ahora el príncipe de este mundo (o sea el diablo) 
será echado fuera". Por lo cual para triunfar perfectamente, quiso 
arrebatarle la sede de su imperio y encadenarlo en su casa, que es 
el infierno. Por eso descendió hasta allí, y le arrebató todos sus 
bienes, y lo encadenó, y le quitó su presa, Col. 2, 15: "Y una vez 
despojados los Principados y las Potestades, los exhibió con gran 
despliegue, triunfando de ellos públicamente por sí mismo". 

 

Y así como había recibido Cristo el poder y la posesión del cielo y 
de la tierra, quiso también recibir la posesión de los infiernos, para 
que así, según el Apóstol a los Filipenses (2, 10): "Al nombre de 
Jesús se doble toda rodilla, en los cielos, en la tierra y en los 
infiernos". Y Marcos 16, 17: "En mi nombre expulsarán a los 
demonios". 

 

 

 

 

81.—La cuarta y última razón era librar a los santos que estaban en 
los infiernos. Porque así como Cristo quiso sufrir la muerte para 
librar de la muerte a los vivos, así también quiso descender a los 
infiernos para librar a los que allí estaban. Zac 9, 11: "Tú, Señor, por 
la sangre de tu alianza, soltaste a tus cautivos de la fosa, en la cual 



no hay agua". Oseas 13, 14: "Oh muerte, yo seré tu muerte; 
infierno, yo seré tu mordedura". 

 

En efecto, aunque Cristo haya destruido totalmente la muerte, no 
destruyó del todo los infiernos, sino que los mordió; porque 
ciertamente no liberó a todos del infierno, sino tan sólo a los que 
estaban sin pecado mortal, e igualmente sin el pecado original, del 
cual en cuanto a su persona estaban libres por la circuncisión: o 
antes de la circuncisión, los que eran salvos por la fe de los padres 
fieles, si no tenían uso de razón; o por los sacrificios, y con la fe en 
el Cristo que había de venir, si eran adultos; pero que permanecían 
allí por el pecado original de Adán, del cual no podían librarse, en 
cuanto a la naturaleza, sino por Cristo. Por lo cual Cristo dejó allí a 
los que habían descendido con pecado mortal y a los niños 
incircuncisos.2 Por lo cual dijo: "Infierno, seré tu mordedura". 

 

Así pues, queda claro que Cristo bajó a los infiernos y por qué 
razones. 

 

82.—De todo esto podemos recibir para nuestra instrucción cuatro 
cosas. 

 

En primer lugar, una firme esperanza en Dios. Porque por más que 
esté el hombre en aflicción, siempre debe esperar en la ayuda de 
Dios, y en El confiar. No puede haber, en efecto, cosa tan penosa 
como estar en los infiernos. Si pues Cristo libró a los que estaban 
en los infiernos, todo aquel que sea amigo de Dios debe tener gran 
confianza en ser librado por El de cualquier angustia. Sabiduría 10, 
13-14: "El a (la Sabiduría) no des-amparó al justo vendido... 

 

descendió con él a la mazmorra, y no lo abandonó en las cadenas". 
Y porque Dios ayuda especialmente a sus siervos, aquel que sirve a 



Dios debe sentirse con gran seguridad. Eccli 34, 16: "El que teme al 
Señor de nada teme porque El mismo es su esperanza". 

 

 

 

2 A los niños incircuncisos los dejó en lo que la Teología llama 
limbo. 

 

 

 

 

 

83.—En segundo lugar, debemos concebir el temor (de Dios) y 
apartar la presunción. Porque aun cuando Cristo haya padecido por 
los pecadores y descendido a los infiernos, sin embargo no liberó a 
todos, sino tan sólo a los que estaban sin pecado mortal, como ya 
se dijo. Y allí dejó a los que habían muerto en pecado mortal. Por lo 
tanto, que nadie de los que allí bajen en pecado mortal espere el 
perdón. Porque en el infierno estará cuanto los santos padres en el 
paraíso, esto es, eternamente. Mt 25, 46: "Irán éstos al suplicio 
eterno, y los justos a la vida eterna". 

 

 

 

84.—En tercer lugar, debemos estar alertas. 

 

Precisamente porque Cristo descendió a los infiernos por nuestra 
salvación, nosotros debemos preocuparnos por descender allí 
frecuentemente considerando ciertamente las penas aquellas, como 



lo hacía el santo Ezequías, que decía (Is 38, 10}: "Yo dije: a la mitad 
de mis días me voy a las puertas del Infierno". Porque quien baje 
allí frecuentemente en vida con el pensamiento, no descenderá allá 
fácilmente al morir: porque tal consideración lo aparta del pecado. 
En efecto, vemos que los mundanos se guardan de las malas 
acciones por temor al castigo: en consecuencia, ¿cuánto más 
deben guardarse (del mal) ante la pena del infierno, la cual es 
mayor por razón de la duración, de la acritud y de la multiplicidad? 
Eclesiástico 7, 36: "Ten presentes tus novísimos, y jamás pecarás". 

 

 

 

85.—En cuarto lugar, de esto resulta para nosotros un ejemplo de 
amor. En efecto, Cristo bajó a los infiernos para liberar a los suyos, 
y por lo tanto nosotros debemos descender allí (en espíritu) para 
ayudar a los nuestros. Pues ellos nada pueden, por lo cual 
debemos ayudar a los que están en el purgatorio. 

 

Demasiado cruel sería quien no ayudara a un ser querido que 
estuviese en una cárcel terrena. Así es que no habiendo ninguna 
comparación de las penas de este mundo con aquéllas, mucho más 
cruel es el que no le ayuda al amigo que está en el purgatorio. Job 
19, 21: "Tened piedad de mí, tened piedad de mí, siquiera vosotros, 
mis amigos, que es la mano de Dios la que me ha herido". II Macab 

 

12, 46: "Obra santa y saludable es orar por los muertos para que 
sean librados de sus pecados". 

 

86.—Como dice San Agustín, se les ayuda principalmente de tres 
maneras, a saber, con misas, con oraciones y con limosnas. San 
Gregorio agrega una cuarta manera: el ayuno. Ni hay de qué 
admirarse, porque aun en este mundo, el amigo puede satisfacer 



por el amigo. Sin embargo, esto debe entenderse respecto a 
quienes están en el purgatorio. 

 

87.—Al hombre le es necesario conocer dos cosas, a saber, la 
gloria de Dios y el castigo del infierno. 

 

Atraídos, en efecto, por la gloria, y atemorizados por ios castigos, 
los hombres se guardan y se apartan de los pecados. Pero muy 
difícilmente conoce el hombre estas cosas. Por lo cual acerca de la 
gloria se dice en 

 

Sabiduría 9, 16: "¿Quién rastreará lo que hay en los cielos?". Lo 
cual es ciertamente difícil para los terrenos, porqué, como se dice 
en Juan 3 , 3 1 : "El que es de la tierra habla de la tierra"; pero no 
les es difícil a los espirituales, porque "el que viene de lo alto está 
por encima de todos", como se dice allí mismo. Y por eso, para 
enseñamos las cosas celestiales, Dios bajó del cie lo y se encarnó. 

 

Era también difícil conocer las penas del infierno. 

 

Sabiduría 2, I: "Ni se sabe de nadie que haya vuelto de los 
infiernos". Y esto se pone en boca de los impíos. Pero esto de 
ninguna manera se puede decir, porque así como bajó del cielo 
para enseñar las cosas celestiales, así también resucitó de los 
infiernos para instruirnos acerca de las cosas de los infiernos. Por lo 
cual es necesario que creamos no sólo que Cristo se hizo hombre y 
que murió, sino también que resucitó de entre los muertos. Por lo 
cual se dice: "Y al tercer día resucitó de entre los muertos". 

 

88.—Sabemos que muchos resucitaron de entre los muertos, como 
Lázaro, y el hijo de la viuda y la hija del ¡efe de la sinagoga. Pero la 



resurrección de Cristo difiere de la resurrección de éstos y de otros 
en cuatro cosas. 

 

Primero en cuanto a la causa de la resurrección, porque los otros 
resucitados no resucitaron por su propia virtud sino por la de Cristo 
o por las oraciones de algún santo, y en cambio Cristo resucitó por 
su propia virtud, porque no sólo era hombre, sino que también era 
Dios, y la Divinidad del Verbo jamás fue separada ni de su alma ni 
de su cuerpo, por lo cual el cuerpo recobró el alma, y el alma 
recobró el cuerpo cuando El lo quiso. Juan 10, 18: "Tengo poder de 
dar mi alma y poder para recobrarla de nuevo". Y aunque Cristo 
haya muerto, esto no fue por debilidad ni por necesidad, sino por su 
propio poder, porque fue voluntariamente. 

 

Y esto es patente porque cuando exhaló su espíritu, gritó con fuerte 
voz, cosa que no pueden hacer los demás moribundos, porque 
mueren por debilidad. Por lo cual dijo el Centurión (Mt 27, 54): 
"Verdaderamente este era el Hijo de Dios". Y por eso, así como por 
su propio poder entregó su alma, así también por su propio poder la 
recobró. Por lo cual se dice que "resucitó", y no que haya sido 
resucitado, como si lo hubiera sido por otro. Salmo 3, 6: "Me acosté, 
y me dormí, y me levanté". Ni esto es contrario a lo que se dice en 
Hechos 2, 32: "A este Jesús lo resucitó Dios", porque en efecto el 
Padre lo resucitó, y a la vez el Hijo: porque el mismo poder es el del 
Padre y el del Hijo. 

 

89.—En segundo lugar, difiere en cuanto a la vida a la cual resucitó, 
porque Cristo resucitó a una vida gloriosa e incorruptible. Dice el 
Apóstol en Rom 6, 4: "Cristo resucitó de entre los muertos por la 
gloria del Padre"; y los demás, ciertamente, a la misma vida que 
primero tenían, como consta en cuanto a Lázaro y otros. 

 

 



 

 

90.—En tercer lugar, difiere en cuanto al fruto y la eficacia, porque 
todos resucitan por el poder de la resurrección de Cristo. Mt 27, 52: 
"Muchos cuerpos de santos difuntos resucitaron". Dice el Apóstol en 
I Cor 15, 20: "Cristo resucitó de entre los muertos como primicias de 
los que durmieron". 

 

Pero notad que por la pasión Cristo llegó a la gloria. 

 

Luc 24, 2ó: "¿No era necesario que Cristo padeciera eso y entrara 
así en su gloria?". Así nos enseña cómo podemos nosotros llegar a 
la gloria: Hechos 14, 21: "Es necesario que pasemos por muchas 
tribulaciones para entrar en el reino de Dios". 

 

91.—En cuarto lugar, difiere en cuanto al tiempo: porque la 
resurrección de los otros hombres es diferida hasta el fin del mundo, 
si no es que a algunos por privilegio se les concede antes, como a 
la Santísima Virgen, y, como piadosamente se cree, a San Juan 
Evangelista; pero Cristo resucitó al tercer día. Y la razón de ello es 
que la resurrección y la muerte y la natividad de Cristo fueron por 
nuestra salvación, por lo cual El quiso resucitar cuando nuestra 
salvación se cumpliera. Por lo cual, si hubiese resucitado al 
instante, no se habría creído que hubiese muerto. De la misma 
manera, si hubiese tardado mucho, los discípulos no habrían 
permanecido en la fe, y así ninguna utilidad habría en su pasión. 
Salmo 29, 10: "¿Qué utilidad hay en mi sangre si desciendo a la 
corrupción?". Por lo cual resucitó al tercer día, para que se creyera 
que había muerto y para que los discípulos no perdieran la fe. 

 

92.—Pues bien, de todo lo anterior podemos sacar cuatro 
consecuencias para nuestra ilustración. 



 

 

 

En primer lugar, que hemos de aplicarnos a resucitar 
espiritualmente de la muerte del alma, en la que incurrimos por el 
pecado, a la vida de justicia, que se ad-quiere por la penitencia. 
Dice el Apóstol en Ef 5, 14: "Despierta, tú que duermes, y levántate 
de entre los muertos, y Cristo te iluminará". Y esta es la primera 
resurrección. Apoc 20, 6: "Bienaventurado el que tiene parte en la 
primera resurrección". 

 

93.—En segundo lugar, que no hemos de diferir para la hora de la 
muerte el resucitar (del pecado), sino rápidamente, porque Cristo 
resucitó al tercer día. 

 

Eccli 5, 8: "No te tardes en convertirte al Señor, y no lo difieras de 
un día para otro", porque agobiado por la debilidad no podrás 
pensar en las cosas que pertenecen a la salvación, y también 
porque pierdes parte de todos los bienes que se hacen en la Iglesia, 
e incurres en muchos males por la perseverancia en el pecado. 
Además, el diablo, dice San Beda, cuanto por más tiempo posee, 
tanto más difícilmente deja. 

 

94.—En tercer lugar, que hemos de resucitar a una vida 
incorruptible, de tal suerte que no volvamos a morir, o sea, con tal 
propósito, que no pequemos más. Rom ó, 9: "Cristo, una vez 
resucitado de entre los muertos, ya no muere más; la muerte no 
tiene ya señorío sobre él". Y más abajo (1 1-13): "Así también 
vosotros, consideraos como muertos al pecado y vivos para Dios en 
Cristo Jesús. No reine, pues, el pecado en vuestro cuerpo mortal, 
de modo que obedezcáis a sus concupiscencias. Ni ofrezcáis 
vuestros miembros como armas de iniquidad al pecado, sino más 
bien ofreceos a Dios como quienes, muertos, han vuelto a la vida". 



 

95.—En cuarto lugar, que hemos de resucitar a una vida nueva y 
gloriosa, de tal suerte que desde luego evitemos todo aquello que 
antes haya sido ocasión y causa de muerte y de pecado. Rom 6, 4: 
"Así como Cristo resucitó de entre los muertos por la gloria del 
Padre, así también nosotros caminemos en una vida nueva". Y esta 
vida nueva es la vida de justicia, que renueva el alma y la. conduce 
a la vida de la gloria. Así sea. 

 

 

 

 

Artículo 6 

 

ASCENDIÓ A LOS CIELOS, Y SE SENTÓ A LA DIESTRA DE 
DIOS PADRE OMNIPOTENTE 

 

96.—Tras de creer en la resurrección de Cristo es necesario creer 
en su ascensión, por la cual ascendió al Cielo a los cuarenta días. Y 
por eso se dice: "Ascendió a los cielos". 

 

Acerca de su ascensión debes notar tres cosas. 

 

 

 

Primeramente fue a) sublime, b) racional y c) útil. 

 

97.—a) Fue sublime porque ascendió a los cielos. Y esto se explica 
de tres maneras. 



 

 

 

Primero, por encima de todos los cielos materiales.1 Dice el Apóstol 
en Ef 4, 10: "Subió por encima de todos los cielos". Cristo fue el 
primero en realizar tal cosa. Antes, en efecto, el cuerpo terreno no 
existía sino en la tierra, tanto que aun Adán estuvo en un paraíso 
terrenal. 

 

En segundo lugar, ascendió por encima de todos los cielos 
espirituales. Ef I, 20-22: "Sentándole a su diestra en los cielos, por 
encima de todo Principado, Potestad, Virtud, Dominación y de todo 
cuanto tiene nombre no sólo en este mundo sino también en el 
venidero; y bajo sus pies sometió todas las cosas". 

 

En tercer lugar, ascendió hasta el trono del Padre. Dan 7, 13: "Y he 
aquí que en las nubes del cielo venía como un Hijo de hombre, y 
llegó hasta el Anciano de los días"; y Marc 16, 19: "Y el Señor 
Jesús, después de hablarles, fue elevado al cielo, y se sentó a la 
diestra de Dios". 

 

 

 

98.—Pero no debemos entender lo de "diestra de Dios" de una 
manera corporal, sino metafóricamente: porque se dice que se 
sentó a la derecha del Padre, en cuanto Dios, esto es, por su 
igualdad con el Padre; y en cuanto 

 

hombre se sentó a la derecha del Padre, esto es, con los bienes 
más excelentes. Pero esto afectó al diablo: Is 14, 13: "Al cíelo voy a 



subir, por encima de las estrellas de Dios alzaré mi trono, y me 
sentaré en el monte de la Alianza, en el extremo norte. Subiré por 
encima de la altura de las nubes, me asemejaré al Altísimo". Pero 
no llegó allí sino Cristo, por lo cual se dice: "Subió a los cielos, y 
está sentado a la diestra del Padre". Salmo 109, I: "Dijo el Señor a 
mi Señor: siéntate a mi diestra". 

 

 

1 O sea, por encima del cosmos. 

 

 

99.—b) En segundo lugar, la ascensión de Cristo fue conforme a 
razón, porque fue hasta los cielos; y esto por tres motivos: 

 

Primeramente porque el cielo se le debía a Cristo a causa de su 
naturaleza. En efecto, lo natural es que cada ser vuelva al lugar de 
donde es originario. Pues bien, el principio del origen de Cristo está 
en Dios, que es por encima de todo. Juan 16, 28: "Salí del Padre y 
he venido al mundo. Ahora dejo el mundo y voy al Padre". Juan 3, 
13: "Nadie ha subido al cielo sino el que bajó del cielo, el Hijo del 
hombre que está en el cielo". Y aunque los santos suben al cielo, 
sin embargo esto no es como sube Cristo; porque Cristo sube por 
su propio poder, y los santos, atraídos por Cristo. Cant 1 , 3 : 
"Llévame en pos de ti". Pero puede decirse que nadie sube al cielo 
sino Cristo, porque los santos no ascienden sino en cuanto son 
miembros de Cristo, que es la cabeza de la Iglesia. Mat 24, 28: 
"Donde esté el cadáver, allí se juntarán las águilas". 

 

En segundo lugar, se le debía a Cristo el cielo por razón de su 
victoria. Porque Cristo fue enviado al mundo para luchar contra el 
diablo, y lo venció, y por lo mismo mereció ser exaltado por encima 
de todo. 



 

Apoc 3,21: "Yo vencí, y me senté con mi Padre en su trono". 

 

 

 

En tercer lugar, a causa de su humildad. En efecto, ninguna 
humildad es tan grande como la de Cristo, que siendo Dios quiso 
hacerse hombre, y siendo Señor quiso tomar la condición de siervo, 
haciéndose obediente hasta la muerte, como se dice en Filip 2, y 
descendió hasta los infiernos, por lo cual mereció ser exaltado hasta 
el cielo, al trono de Dios. Porque la humildad es el camino de la 
exaltación. Luc 14, II: "El que se humilla será exaltado"; Ef 4, 10: 
"Este que bajó es el mismo que subió por encima de todos los 
cielos". 

 

 

 

100.—c) En tercer lugar, la ascensión de Cristo fue útil, por tres 
motivos. 

 

Primeramente por razón de conducción, porque ascendió para 
conducirnos. Pues nosotros ignorábamos el camino, pero El mismo 
nos lo mostró. Miqueas 2, 13: "Ascendió, abriendo camino adelante 
de ellos". Y para darnos la seguridad de la posesión del reino 
celestial. 

 

Juan 14, 2: "Voy a prepararos un lugar". 

 



En segundo lugar, por razón de la seguridad que nos da. Pues 
subió al cielo para interceder por nosotros. 

 

Hebr 7, 25: "Ya que está siempre vivo para interceder por nosotros". 
I Juan 2: "Tenemos a uno que abogue ante el Padre, a Jesucristo". 

 

En tercer lugar, para atraer nuestros corazones hacia El. Mt 6, 21: 
"Donde está tu tesoro, allí está también tu corazón"; y para que 
despreciemos las cosas temporales. El Apóstol en Colos 3, I: "Si 
habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, donde 
está Cristo sentado a la diestra de Dios; gustad de las cosas de 
arriba, no de las de la tierra". 

 

 

 

Artículo 7 

 

 

 

Y DE ALLI HA DE VENIR A JUZGAR A LOS VIVOS Y A LOS 
MUERTOS 

 

101.—El juzgar corresponde al oficio de rey y de Señor. Prov 20, 8: 
"El Rey sentado sobre el trono de la justicia disipa con la mirada 
todo mal". Y como Cristo ascendió al Cielo, y está sentado a la 
derecha de Dios como Señor de todos, es claro que a él le toca el 
juzgar. Por lo cual en la regla de la Fe católica confesamos que "ha 
de venir a juzgar a los vivos y a los muertos". 

 



Esto mismo lo dijeron también los Angeles (Hechos I, II): "Ese Jesús 
que ha sido llevado de entre vosotros al cielo, vendrá así como le 
habéis visto ir al cielo". 

 

102.—Debemos considerar tres cosas acerca de este juicio. 
Primero, su forma; segundo, lo que se le debe temer; tercero, cómo 
hemos de prepararnos para ese juicio. 

 

103.—Tres cosas concurren a la forma de un juicio: quién sea el 
juez, quiénes serán juzgados y acerca de qué. 

 

 

 

104.—Pues bien, Cristo es el juez. Hechos 10, 42: "Es El quien ha 
sido constituido por Dios juez de vivos y muertos": ya sea que 
tomemos por muertos a los pecadores, y por vivos a los justos; o 
literalmente por vivos a los que aún vivan a la sazón, y por muertos 
a cuantos hayan muerto. El es el juez no sólo en cuanto Dios, sino 
también en cuanto hombre. Y esto por tres razones. 

 

Primeramente porque es necesario que los que son juzgados vean 
al juez. Ahora bien, tan deleitable es la Divinidad, que nadie puede 
verla sin gozo; por lo cual ningún condenado podrá verla, porque de 
lo contrario gozaría. Por lo tanto es necesario que aparezca bajo la 
forma de hombre, para que sea visto por todos. Juan 5, 27: "Le ha 
dado poder para juzgar, porque es el Hijo del hombre". 

 

En segundo lugar, porque en cuanto hombre mereció tal oficio. 
Pues en cuanto hombre fue injustamente juzgado El mismo, por lo 
cual Dios lo hizo juez de todo el mundo. Job 36, 17: "Tu causa ha 
sido juzgada como la de un impío: recibirás la culpa y la pena". 



 

En tercer lugar, para que, siendo juzgados por un hombre, los 
hombres cesen de desesperar. Pues si sólo Dios fuese el juez, los 
hombres, aterrados, desesperarían. Luc 21, 27: "Verán venir al Hijo 
del hombre en una nube". Ciertamente serán juzgados cuantos son, 
fueron y serán. Dice el Apóstol en II Cor 5, 10: "Todos hemos de 
comparecer ante el tribunal de Cristo, para que cada quien reciba lo 
que es debido a su cuerpo, según el bien o el mal que haya hecho". 

 

 

 

105.—Según dice San Gregorio, hay una cuádruple diferencia entre 
los que son juzgados. Desde luego, o son buenos o son malos. 
Pero entre los malos, algunos, que serán condenados, no serán 
juzgados, como los que han rechazado la Fe: sus acciones no 
serán examinadas, porque, según Juan 3, 18: "el que no cree ya 
está juzgado". Otros, ciertamente, serán condenados y juzgados, 
como los fieles que mueren en pecado mortal. Dice el Apóstol en 
Rom ó, 23: "El salario del pecado es la muerte". Estos, en efecto, no 
serán excluidos del juicio, a causa de la fe que tuvieron. 

 

En cuanto a los buenos, algunos, que serán salvos, no serán 
juzgados: serán los pobres de espíritu por (amor a) Dios; más bien 
ellos juzgarán a otros. Mt 19, 28: "Vosotros que me habéis seguido 
en la regeneración, cuando el Hijo del hombre se siente en su trono 
de gloria, os sentaréis también vosotros en doce tronos, para juzgar 
a las doce tribus de Israel": lo cual no se entiende sólo de los 
discípulos, sino también de todos los pobres. De otra manera San 
Pablo, que trabajó más que los otros, no sería del número de ellos. 
Por lo cual debe entenderse también de cuantos siguieron a los 
Apóstoles y de los varones apostólicos. Por lo cual dice el Apóstol 
en I Cor 6, 3: "¿Acaso no sabéis que hemos de juzgar a los 
ángeles?". Isaías 3, 14: "El Señor vendrá al juicio con los ancianos y 
los jefes de su pueblo". 



 

Otros, empero, que mueren en la justicia, serán salvos pero serán 
juzgados. En efecto, aunque murieron justificados, sin embargo en 
algo faltaron en sus ocupaciones temporales, por lo cual serán 
juzgados pero se salvarán. 

 

 

 

106.—3o. Los hombres serán juzgados por todas sus acciones, 
buenas y malas. Eclesiastés 1 1 , 9 : "Sigue los impulsos de tu 
corazón... pero a sabiendas de que por todo ello te hará venir Dios 
a juicio". Eclesiastés 12, 14: "Todo cuanto se hace Dios lo llevará a 
juicio, por cualquier falta, sea bueno o sea malo". Aun por las 
palabras ociosas. Mt 12, 36: "De toda palabra ociosa que hablen los 
hombres darán cuenta en el día del juicio". De los pensamientos: 
Sab I, 9: "Los pensamientos del impío serán examinados". 

 

Y así queda en claro la forma del juicio. 

 

107.—Por cuatro razones debemos temer ese juicio. 

 

En primer lugar por la sabiduría del Juez. Pues lo sabe todo: 
pensamientos, palabras y obras, porque "todo está patente y 
descubierto ante sus ojos", como se dice en Hebr 4, 13 y en Prov 
16, 2: "Todos los caminos del hombre están patentes a los ojos del 
Señor". Y conoce también nuestras palabras. Sab I, 10: "Un oído 
celoso  lo  escucha  todo".  Y  asimismo  nuestros  pensamientos: 
Jer 17, 9: "El corazón del hombre es retorcido e inescrutable: 
¿quién lo conoce? Yo, el Señor, exploro el corazón, pruebo los 
riñones para dar a cada cual según su camino, según el fruto de sus 
obras". Habrá allí testigos infalibles: la propia conciencia de los 
hombres. Dice el Apóstol en Rom 2, 15-16: ".. .atestiguándolo su 



conciencia con sus juicios contrapuestos que les acusan y también 
les defienden en el día en que Dios juzgará las acciones secretas 
de los hombres". 

 

 

 

108.—En segundo lugar, por el poder del Juez, porque por sí mismo 
es omnipotente. Is 40, 10: "He aquí que viene el Señor Dios con 
poder". Es también todopoderoso sobre los otros, porque el 
conjunto de la creación estará con El. Sab 5,21: "Peleará con El el 
Universo contra los insensatos"; por lo cual decía Job (10, 7): 
"Nadie hay que pueda librarse de tus manos". Y el Salmista (138, 8) 
dice: "Si hasta los cielos subo, allí estás tú; si desciendo al infierno, 
allí te encuentras". 

 

109.—En tercer lugar, a causa de la inflexible justicia del juez. En 
efecto, ahora es el tiempo de la misericordia; pero para entonces 
será solamente el tiempo de la justicia. Por lo cual este tiempo es 
nuestro, pero para entonces será sólo la hora de Dios. 

 

Salmo 74, 3: "En el momento que yo fije, haré perfecta justicia". 
Prov 6, 34: "El día de la venganza, el celo y furor del esposo no 
tendrá miramientos, no escuchará petición alguna, no recibirá en 
rescate ni grandes regalos". 

 

 

 

110.—En cuarto lugar, a causa de la cólera del juez. 

 



En efecto, de un modo se les aparece a los justos, porque es dulce 
y encantador: Is 33, 17: "Contemplarán al rey en su belleza"; y de 
otro modo a los malos, tan airado y cruel, que dirán a las montañas: 
"Caed sobre nosotros, y escondednos de la ira del Cordero", como 
dice el Apocalipsis (6, 16). Pero esta ira no quiere decir pasión del 
ánimo en Dios, sino un efecto de la ira, o sea, la pena infligida a los 
pecadores, la cual es eterna. 

 

Orígenes: "Cuan estrechas serán las vías de los pecadores el día 
del juicio! De arriba vendrá el juez airado, etc.". 

 

111.—Pues bien, contra ese temor debemos tener cuatro remedios. 

 

 

 

 

El primero consiste en las buenas obras. Dice el Apóstol en Rom 
13, 3: "¿Quieres no temer a la autoridad?" Obra el bien, y obtendrás 
elogios de ella". 

 

El segundo es la confesión y la penitencia de los pecados 
cometidos, en las cuales debe haber tres cosas, que expían la pena 
eterna: dolor en el pensamiento, vergüenza en la confesión y rigor 
en la satisfacción. 

 

El tercero es la limosna, que todo lo limpia. Lucas XVI, 9: "Haceos 
amigos con las riquezas injustas, para que cuando lleguen a faltar, 
os reciban en las eternas moradas". 

 



El cuarto es la caridad, esto es, el amor a Dios y al prójimo, porque 
la caridad cubre la multitud de los pecados, como se dice en I Pedro 
4, 8 y en Prov 10, 12. 

 

Artículo 8 

 

 

 

CREO EN EL ESPÍRITU SANTO 
 

 

 

112.—Como ya se dijo, el Verbo de Dios es el Hijo de Dios, así 
como el verbo del hombre es una concepción de su inteligencia. 
Pero a veces el hombre tiene un verbo muerto: así es cuando el 
hombre piensa lo que debe hacer, pero no hay en él la voluntad de 
hacerlo; como cuando el hombre cree y no obra, se dice que su fe 
está muerta, como en Santiago 2, 26. Pero el Verbo de Dios está 
vivo. Hebr 4, 12: "Ciertamente es viva la palabra de Dios"; por lo 
cual necesariamente Dios tiene en sí voluntad y amor. Por lo cual 
dice San Agustín en el libro sobre la Trinidad: "El Verbo del que 
tratamos de dar una ¡dea es un conocimiento con amor". Ahora 
bien, como el Verbo de Dios es el Hijo de Dios, así el amor de Dios 
es el Espíritu Santo. De aquí que el hombre posee al Espíritu Santo 
cuando ama e Dios. Dice el Apóstol en Rom 5, 5: "El Amor de Dios 
ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo, que 
nos ha sido dado". 

 

 

 

 



113.—Pero hubo algunos que opinando erróneamente acerca del 
Espíritu Santo, dijeron que es una creatura, que es inferior al Padre 
y al Hijo y que era el esclavo y el servidor de Dios. Por lo cual, para 
rechazar esos errores, se agregaron cinco palabras en otro símbolo 
* sobre el Espíritu Santo. 

 

114.—Primeramente, que aun cuando hay otros espíritus, los 
Angeles, que sí son servidores de Dios, según aquello del Apóstol 
(Hebr I, 14): "Todos ellos son espíritus servidores"; en cambio, el 
Espíritu Santo es Señor. Juan 4, 24: "El Espíritu es Dios"; y el 
Apóstol, en II Cor 3, 17: "El Señor es el Espíritu"; por lo cual donde 
esté el Espíritu del Señor, allí hay libertad, como se dice en II Cor 3. 
Y la razón de ello es que hace amar a Dios y quita el amor al 
mundo. Por lo cual se dice: Creo "En el Espíritu Santo, que es 
Señor". 

 

 

1 El símbolo de Nicea-Constantinopla. 

 

 

 

 

115.—En segundo lugar, que la vida del alma consiste en unirse a 
Dios, porque Dios mismo es la vida del alma, así como el alma es la 
vida del cuerpo. Pues bien, el Espíritu Santo une a Dios por amor, 
porque El mismo es el amor de Dios, y por eso vivifica. Juan 6, 64: 
"El Espíritu es el que vivifica". Por lo cual se dice: "Y vivificante". 

 

 

 



116.—En tercer lugar, que el Espíritu Santo es de la misma 
substancia con el Padre y el Hijo; porque como el Hijo es el Verbo 
del Padre, así el Espíritu Santo es el amor del Padre y del Hijo, y 
por lo mismo procede del uno y del otro; y así como el Verbo de 
Dios es de una misma sustancia con el Padre, así también el Amor 
con el Padre y con el Hijo. Por lo cual se dice: "Que procede del 
Padre y del Hijo". Luego también por esto consta que no es una 
criatura. 

 

 

 

117.—En cuarto lugar, que es igual al Padre y al Hijo en cuanto al 
culto. Juan 4, 23: "Los verdaderos adoradores adorarán al Padre en 
espíritu y en verdad". Mt 28, 19: "Enseñad a todas las gentes, 
bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu 
Santo". Por lo cual se dice: "Que con el Padre y el Hijo recibe una 
misma adoración". 

 

 

 

118.—En quinto lugar, lo que prueba que el Espíritu Santo es igual 
a Dios es que los Santos Profetas hablaron por Dios. En efecto, es 
claro que si el Espíritu no fuese Dios, no se diría que los Profetas 
hablaran por Dios. 

 

Pero San Pedro dice (Epist. II, cap. I, 21) que "santos hombres de 
Dios han hablado inspirados por el Espíritu Santo". Isaías 48, 16: 
"Me envió el Señor Dios y su Espíritu". Por lo cual aquí se dice: 
"Que habló por los Profetas". 

 

 



 

 

119.—Con esto se destruyen dos errores: el error de los 
Maniqueos, que dijeron que el Antiguo Testamento no es de Dios, lo 
cual es falso, porque por los Profetas habló el Espíritu Santo. Y 
también el error de Priscila y de Montano, que dijeron que los 
Profetas no hablaron por el Espíritu Santo, sino como dementes. 

 

120.—Pues bien, del Espíritu Santo provienen para nosotros 
variados frutos. 

 

En primer lugar, nos purifica de los pecados. La razón es que a 
quien hace una cosa le corresponde rehacerla. 

 

Pues bien, el alma es creada por el Espíritu Santo, porque Dios 
hace todas las cosas por El. En efecto, amando su propia bondad 
es como Dios produce todas las cosas. Sab I I , 25: "Amas todo lo 
que existe, y nada de lo que hiciste aborreces". Dice Dionisio en el 
cap. 4 de Los Nombres divinos: "El amor de Dios no le permitió 
permanecer sin vástago". Es forzoso, pues, que el corazón del 
hombre destruido por el pecado sea rehecho por el Espíritu Santo. 
Salmo 103, 30: "Envía tu Espíritu y los seres serán creados, y 
renovarás la faz de la tierra". Ni es de admirar que el Espíritu 
purifique, porque todos los pecados se perdonan por el amor. Luc 7, 
47: "Sus muchos pecados le son perdonados porque amó mucho". 
Prov 10, 12: "La caridad cubre todos los delitos". 

 

Y también I Pedro 4, 8: "La caridad cubre la multitud de los 
pecados". 

 

 



 

 

121.—En segundo lugar, ilumina el entendimiento, porque todo lo 
que sabemos, lo hemos aprendido del Espíritu Santo. Juan 14, 26: 
"Pero el Paráclito, el Espíritu Santo, que el Padre enviará en mi 
nombre, os lo enseñará todo, y os recordará todo lo que yo os he 
dicho". 

 

Y también I Jn 2, 27: "La Unción os enseñará acerca de todas las 
cosas". 

 

 

 

122.—En tercer lugar, el Espíritu Santo nos ayuda y de cierta  
manera  nos    obliga  a  guardar  los  mandamientos. En efecto, 
nadie puede guardar los mandamientos de Dios si no ama a Dios. 
Juan 14, 23: "Si alguno me ama guardará mi palabra". Pues bien, el 
Espíritu Santo nos hace amar a Dios, por lo cual nos ayuda. Ezeq 
36, 26: "Os daré un corazón nuevo, y en medio de vosotros pondré 
un espíritu nuevo; y quitaré de vuestra carne el corazón de piedra; y 
os daré un corazón de carne; y pondré mi espíritu en medio de 
vosotros; y haré que marchéis según mis preceptos, y observaréis 
mis leyes y las practicaréis". 

 

 

 

123.—En cuarto lugar, confirma la esperanza de la vida eterna, 
porque El es como la prenda de su herencia. Dice el Apóstol en 
Efes I, 13-14: "Fuisteis sellados con el Espíritu Santo de la promesa, 
que es prenda de nuestra herencia". El es, pues, como las arras de 
la vida eterna. Y la razón de ello es que la vida eterna le es debida 



al hombre en cuanto es hecho hijo de Dios, y viene a serlo 
haciéndose semejante a Cristo. Ahora bien, se asemeja uno a 
Cristo por poseer al Espíritu de Cristo, que es el Espíritu Santo. 
Dice el Apóstol en Rom 8, 15-16: "No recibisteis un espíritu de 
esclavitud para recaer en el temor, sino que recibisteis el Espíritu de 
hijos adoptivos, que nos hace exclamar: Abba, Padre. El Espíritu 
mismo da testimonio a nuestro espíritu de que somos hijos de Dios". 
Y en Gal 4, 6: "Porque sois hijos de Dios, Dios ha enviado a 
vuestros corazones el Espíritu de su Hijo, que clama: Abba, Padre". 

 

 

 

124.—En quinto lugar, nos aconseja en nuestras dudas y nos 
enseña cuál sea la voluntad de Dios. Apoc 2, 7: "El que tenga 
oídos, oiga lo que el Espíritu dice a las Iglesias". Isaías 50, 4: "Lo 
escucharé como a Maestro". 

 

 

 

Artículo 9 

 

 

 

EN LA SANTA IGLESIA CATÓLICA 
 

125.—Así como vemos que en un hombre hay una alma y un 
cuerpo, y sin embargo son diversos sus miembros, así la Iglesia 
Católica es un cuerpo y tiene diversos miembros. Ahora bien, el 
alma que vivifica este cuerpo es el Espíritu Santo. Por lo cual, tras 
de creer en el Espíritu Santo, se nos manda creer en la santa 



Iglesia Católica. Por lo cual, se añade en el Símbolo: "en la Santa 
Iglesia Católica". 

 

Acerca de esto es de saber que la Iglesia es lo mismo que 
congregación. Por lo cual la Santa Iglesia es lo mismo que la 
asamblea de los fieles, y cada cristiano es como un miembro de 
esta Iglesia, de la que dice el Eclesiástico (51, 31): "Acercaos a mí, 
ignorantes, y congregaos en la casa de la instrucción". 

 

Pues bien, esta Santa Iglesia posee cuatro cualidades: porque es 
una, porque es santa, porque es católica, esto es, universal, y 
porqué es fuerte y firme. 

 

126.—En cuanto a lo primero, es de saberse que aunque diversos 
herejes han inventado diversas sectas, sin embargo no pertenecen 
a la Iglesia, porque están divididas en partes; pero la Iglesia es una. 
Cant 6, 8: "Única es mi paloma, única mi perfecta". 

 

Ahora bien, de tres cosas proviene la unidad de la Iglesia. 

 

 

 

127.—Primero, de la unidad de la fe. En efecto, todos los cristianos 
que pertenecen al cuerpo de la Iglesia, creen lo mismo. I Cor I, 10: 
"Tened todos un mismo lenguaje, y que no haya escisiones entre 
vosotros". Y Ef 4, 5: "Un solo Dios, una fe, un bautismo". 

 

 

 



128.—En segundo lugar, de la unidad de la esperanza, porque 
todos han sido afirmados en la misma esperanza de llegar a la vida 
eterna. Por lo cual dice el Apóstol en Ef 4, 4: "Un solo cuerpo y un 
sólo espíritu, como una es la esperanza a que habéis sido 
llamados". 

 

 

 

129.—En tercer lugar, de la unidad de la caridad, porque todos (los 
cristianos) se unen en el amor de Dios y entre sí en el amor mutuo. 
Juan 17, 22: "Yo les he dado la gloria que tú me diste, para que 
sean uno como nosotros somos uno". Tal amor, si es verdadero, se 
manifestará en la mutua solicitud y en la mutua compasión. Ef 4, 15-
16: "Por la caridad, crezcamos en todo por aquel que es la cabeza, 
Cristo: de quien todo el cuerpo recibe trabazón y cohesión por 
medio de toda clase de junturas que llevan la nutrición según la 
actividad propia de cada una de las partes, realizando así el 
crecimiento del cuerpo para su edificación en el amor". Porque cada 
uno debe servir al prójimo con la gracia que le ha sido dada por 
Dios. 

 

 

 

130.—Por lo cual nadie debe menospreciar ni sufrir el ser arrojado y 
apartado de esta Iglesia; porque no hay más que una Iglesia en la 
que los hombres se salven, así como fuera del arca de Noé nadie 
pudo salvarse. 

 

 

 



131.—B) Acerca de lo segundo es de saberse que hay también otra 
congregación, pero es la de los perversos. 

 

Salmo 25, 5: "Odio la Iglesia de los perversos". 

 

Esta es mala. Pero la Iglesia de Cristo es santa. Dice el Apóstol en I 
Cor 3, 17: "El templo de Dios es santo, y vosotros sois ese templo". 
Por lo cual se dice: (Creo) "en la Iglesia Santa". 

 

 

 

Los fieles de esta congregación son santificados por tres realidades: 

 

 

 

132.—Primeramente, así como una iglesia, al ser consagrada, 
materialmente es lavada, así también los fieles han sido lavados en 
la sangre de Cristo. Apoc I, 5: "Nos amó, y nos lavó de nuestros 
pecados en su sangre". Hebr 13, 12: "Jesús, para santificar con su 
sangre al pueblo, padeció fuera de la puerta". 

 

 

 

133.—En segundo lugar, por la unción: así como una iglesia se 
unge con aceite, así también los fieles son ungidos con una unción 
espiritual para ser santificados: de otra manera no serían cristianos: 
Cristo, en efecto, es lo mismo que el Ungido. Pues bien, esta unción 
es la gracia del Espíritu Santo. 2 Cor 1,21: "El que nos ha ungido es 



Dios"; y I Cor 6, I I : "Habéis sido santificados en el nombre de 
Nuestro Señor Jesucristo". 

 

 

 

134.—En tercer lugar por la inhabitación de la Trinidad. 

 

Porque cualquiera que sea, el lugar en que Dios habite es santo. 
Por lo cual dice el Génesis, 28, 16: "Verdaderamente este lugar es 
santo". Y el Salmo 92, 5: "La santidad conviene a tu casa, Señor". 

 

 

 

135.—En cuarto lugar por la invocación de Dios. Jer 14, 9: "Tú, 
Señor, estás entre nosotros, y por tu Nombre se nos llama". 

 

 

 

136.—Por lo tanto, debemos guardarnos de manchar nuestra alma, 
que es templo de Dios, por el pecado, después de semejante 
santificación. Dice el Apóstol en I Cor 3, 17: "Si alguno profana el 
templo de Dios, Dios lo aniquilará". 

 

 

 

137.—C) Acerca de lo tercero es de saber que la Iglesia es católica, 
o sea universal: primeramente en cuanto al lugar, porque existe en 
todo el mundo, contra lo que dicen los Donatistas. Rom I, 8: 



"Vuestra fe es celebrada en el mundo entero". Marcos 16, 15: "Id 
por todo el mundo, predicad el Evangelio a todas las creafuras". Por 
lo cual antiguamente Dios era conocido solamente en Judea, y 
ahora lo es en todo el mundo. 

 

 

 

 

Ahora bien, esta Iglesia tiene tres partes. Una existe en la tierra, 
otra en el cielo, y la tercera en el purgatorio. 

 

 

 

138.—En segundo lugar, es universal en cuanto a la condición de 
los hombres, porque nadie es rechazado, ni señor, ni esclavo, ni 
hombre, ni mujer. Gal 3, 28: "Ya no hay ni hombre ni mujer". 

 

 

 

139.—En tercer lugar, es universal en cuanto al tiempo. En efecto, 
algunos dijeron que la Iglesia debe durar hasta cierto tiempo. Pero 
esto es falso. Porque esta Iglesia empezó en el tiempo de Abel y 
durará hasta el final de los siglos. Mt 28, 20: "Sabed que yo estoy 
con vosotros todos los días hasta el fin del mundo". Pero después 
de la consumación de los siglos (la Iglesia) permanecerá en el cielo. 

 

 

 



140.—D) Acerca de lo cuarto debemos saber que la Iglesia es firme. 
Se dice que una casa está firme si primeramente tiene buenos 
cimientos. Pues bien, el principal fundamento de la Iglesia es Cristo. 
Dice el Apóstol en I Cor 3, I I: "Nadie puede poner otro cimiento que 
el ya puesto, el cual es Jesucristo". 

 

Fundamento secundario son ciertamente los Apóstoles y su 
doctrina. Por eso la Iglesia es firme. Por lo cual, en Apoc XXI se 
dice que la ciudad tenía doce fundamentos, y que estaban escritos 
en ella los nombres de los doce Apóstoles. Y por esto se dice que la 
Iglesia es apostólica. De allí también que para significar la firmeza 
de esta Iglesia, Pedro ha sido nombrado su cabeza. 

 

 

 

141.—En segundo lugar es patente la solidez de la casa, si 
sacudida no puede ser destruida. Ahora bien, la Iglesia nunca 
puede ser destruida: 

 

---Ni por los perseguidores; al contrario, en el tiempo de las 
persecuciones más creció, y perecieron los que la perseguían y los 
que ella misma combatía. 

 

Mt 2 1, 44: "Aquel que cayere sobre esta piedra se estrellará y 
aquel sobre el cual ella cayera, será aplastado"; — Ni por los 
errores, pues cuantos más errores sobrevengan, tanto mejor se 
manifiesta la verdad. II Tim 3, 8: "Hombres de mente corrompida; 
reprobos en cuanto a la fe; pero no progresarán más"; — Ni por las 
tentaciones de los demonios. En efecto, la Iglesia es como una 
torre, en la cual se refugia cual quiera que lucha contra el diablo. 
Prov 18, 10: "El nombre del Señor es una torre fortísima". Por lo 
cual el diablo se esfuerza principalmente por destruirla; pero no 



prevalece, porque el Señor dijo, según San Mateo16, 18: "Y las 
puertas del infierno no prevalecerán contra ella", como diciendo: te 
harán la guerra, pero no te vencerán. 

 

De aquí que solamente la Iglesia de Pedro (de la que vino a formar 
parte toda Italia, cuando los discípulos fueron enviados a predicar) 
siempre fue firme en la fe. Y mientras en otras partes o es nula la fe, 
o está mezclada con muchos errores, la Iglesia de Pedro, en 
cambio, se robustece en la fe y limpia está de los errores. Y no es 
de admirar, porque el Señor dijo a Pedro, según San Lucas 22, 32: 
"Yo he rogado por ti, Pedro, para que no desfallezca tu fe". 

 

 

 

 

Artículo 10 

 

 

 

LA COMUNIÓN DE LOS SANTOS, LA REMISIÓN DE LOS 
PECADOS 

 

142.—Así como en el cuerpo natural la acción de un miembro 
redunda en beneficio de todo el cuerpo, así también en el cuerpo 
espiritual, o sea, en la Iglesia. Y como todos los fieles son un solo 
cuerpo, el bien de uno es comunicado al otro. Dice el Apóstol en 
Rom 12, 5: "Todos somos miembros los unos de los otros". De aquí 
que entre otros artículos de fe que los Apóstoles nos transmitieron 
está el de que hay en la Iglesia comunión de bienes, lo cual es lo 
que se llama "La comunión de los santos". 

 



 

 

143.—Pero entre los miembros de la Iglesia, el miembro principal es 
Cristo, porque El es la cabeza. Ef I, 22-23: "Dios lo dio por cabeza a 
toda la Iglesia, que es su Cuerpo". En consecuencia, los bienes de 
Cristo son comunicados a todos los cristianos, como la virtud de la 
cabeza lo es a todos los miembros. Y tal comunicación se efectúa 
mediante los Sacramentos de la Iglesia, en los cuales obra la virtud 
de la pasión de Cristo, la cual obra para conferir la gracia para la 
remisión de los pecados. 

 

144.—Pues bien, estos Sacramentos de la Iglesia son siete. El 
primero es el bautismo, que es cierta regeneración espiritual. En 
efecto, así como el hombre no puede tener la vida carnal si no nace 
carnalmente, de la misma manera, no puede poseer la vida 
espiritual, o de la gracia, si no renace espiritualmente. Pues bien, 
este nacimiento se opera por el bautismo. Juan 3, 5: "El que no 
renazca del agua y del Espíritu Santo no puede entrar en el reino de 
Dios". 

 

Y es de saberse que así como el hombre no nace sino una sola vez, 
así también sólo una vez es bautizado, por lo cual los santos 
(Padres) agregaron: "Confieso que hay un solo bautismo". 

 

La virtud del bautismo, en efecto, consiste en que limpia de todos 
los pecados, tanto en cuanto a la falta como en cuanto a la pena. Y 
por eso no se impone penitencia alguna a los bautizados, por 
grandes pecadores que hayan sido; y si muriesen inmediatamente 
después del bautismo, al instante volarían a la vida eterna. De aquí 
que aunque solamente los sacerdotes bautizan en virtud de su 
cargo, sin embargo, en caso de necesidad, cualquier persona 
puede bautizar, aunque guardando la forma del bautismo, la cual es 



ésta: "Yo te bautizo en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu 
Santo". 

 

Pues bien, este Sacramento toma su virtud de la pasión de Cristo: 
"Todos nosotros que hemos sido bautizados en Jesucristo, en su 
muerte fuimos bautizados". 

 

Por lo cual, así como Cristo estuvo tres días en el sepulcro, así 
también se hace una triple inmersión en el agua. 

 

145.—El segundo Sacramento, es la Confirmación. Así como en los 
que nacen corporalmente, las fuerzas son necesarias para obrar, 
así también, a los que renacen espiritualmente les es necesario el 
vigor del Espíritu Santo. Por lo cual a fin de que fueran fuertes, los 
Apóstoles recibieron el Espíritu Santo después de la Ascensión de 
Cristo. Lucas 24, 49: "Vosotros permaneced en la ciudad hasta que 
seáis revestidos de poder desde lo alto". 

 

Pues bien, este vigor se confiere en el Sacramento de la 
Confirmación. Por lo cual aquellos que tienen niños a su cargo 
deben ser muy solícitos en que sean confirmados, porque con ¡a 
Confirmación se confiere una gran gracia. Y en caso de muerte, 
tiene mayor gloria el confirmado que el no confirmado, porque aquél 
posee más gracia. 

 

 

 

146.—El tercer Sacramento es la Eucaristía. Así como en la vida 
corporal, después de nacer y de adquirir fuerzas el hombre, le es 
necesario el alimento, para conservarse y sustentarse, así en la 
vida espiritual, después de haber recibido el vigor le es necesario el 



alimento espiritual, el cual es el Cuerpo de Cristo. Juan 6, 54: "Si no 
coméis la carne del Hijo del hombre y no bebéis su sangre, no 
tendréis vida en vosotros". Por lo cual, conforme al mandato de la 
Iglesia cada cristiano cuando menos una vez al año debe recibir el 
Cuerpo de Cristo, pero dignamente y con pureza, porque, como se 
dice en I Cor I 1, 29: "el que come y bebe indignamente", o sea, con 
conciencia de pecado mortal del que no se ha confesado, o sin 
proponerse no abstenerse de él, "come y bebe su propia 
condenación". 

 

147.—El cuarto Sacramento es la Penitencia. En efecto, en la vida 
corporal ocurre que si alguien enferma y no se medicina, muere, y 
lo mismo el que en la vida espiritual enferma por el pecado. Por lo 
cual es necesaria la medicina para recuperar la salud. 

 

Y esa medicina es la gracia que se confiere en el Sacramento de la 
Penitencia. Salmo 102, 3: "El que todas tus iniquidades perdona, el 
que sana todas tus dolencias". 

 

Ahora bien, en la penitencia debe haber tres actos: contrición, que 
es el dolor del pecado con el propósito de abstenerse de él: la 
confesión íntegra de los pecados; y la satisfacción, mediante 
buenas obras. 

 

 

 

148.—El Quinto Sacramento es la Extrema Unción. En efecto, en 
esta vida hay muchos impedimentos para que el  hombre  pueda  
conseguir perfectamente  la  purificación de los pecados. Y como no 
puede entrar a la vida eterna nadie que no esté bien purificado, se 
hizo necesario otro Sacramento por el que el hombre se purificara 



de sus pecados, se librara de su debilidad y se preparara a entrar al 
reino de los cielos. 

 

Y este es el Sacramento de la Extrema Unción. Y el que no siempre 
cure corporalmente se debe a que quizá no con-venga para la 
salvación del alma. Santiago 5, 14-15: "¿Se enferma alguien entre 
vosotros? Que llame a los presbíteros de la Iglesia, y que éstos 
oren sobre él, ungiéndole con óleo en nombre del Señor. Y la 
oración de la fe salvará al enfermo, y el Señor le aliviará; y si 
estuviere con pecados, le serán perdonados". 

 

 

 

149.—Queda en claro, pues, que por los cinco Sacramentos ya 
dichos, se tiene perfección de vida. 

 

Pero como es necesario que esos Sacramentos sean conferidos por 
determinados ministros, fue igualmente necesario el Sacramento 
del Orden, por cuyo ministerio se dispensan esos Sacramentos. Y 
no hay qué considerar la vida de ellos si a veces caen en el mal, 
sino el poder de Cristo, por el cual tienen su eficacia esos 
Sacramentos, de los que ellos mismos son los dispensadores. Dice 
el Apóstol en I Cor 4, I: "Que los hombres nos miren como los 
ministros de Cristo, y como los dispensadores de los misterios de 
Dios". Y este es el Sexto Sacramento, o sea, el del Orden. 

 

 

 

150.—El Séptimo Sacramento es el Matrimonio, en el que si 
limpiamente viven, los hombres se salvan, y pueden vivir sin pecado 
mortal. 



 

A veces los esposos incurren en pecados veniales cuando su 
concupiscencia no cae fuera de los bienes del matrimonio; porque si 
cae fuera de esos bienes, incurren en pecado mortal. 

 

151.—Pues bien, por estos siete Sacramentos, conseguimos el 
perdón de los pecados. Por lo cual aquí se agrega: "Creo en la 
remisión de los pecados". 

 

 

 

152.—También por esto les ha sido dado a los Apóstoles el 
perdonar los pecados. Por lo cual se debe creer que los ministros 
de la Iglesia a los cuales les ha sido transmitida tal potestad por los 
Apóstoles, y a los Apóstoles por Cristo, tienen en la Iglesia la 
potestad de ligar y de desligar, y que en la Iglesia es plena la 
potestad de perdonar los pecados, pero por grados, o sea, por el 
Papa para los otros prelados. 

 

153.—Pero es de saberse también que no sólo la virtud de la pasión 
de Cristo se nos comunica, sino también el mérito de la vida de 
Cristo. Y cuantos bienes hicieron todos los santos se comunican a 
los que vi-ven en la caridad, porque todos son uno: Salmo CXVIII, 
ó3: "Yo tengo participación con todos los que te temen". Por lo cual 
el que vive en la caridad es partícipe de todo el bien que se hace en 
el mundo entero; pero más especialmente aquellos por los que 
especialmente se hace algo bueno. Porque uno puede satisfacer 
por otro, como consta por los bienes espirituales a los que 
numerosas congregaciones admiten a algunos. 

 

 



 

154.—Así pues, por esta comunión conseguimos dos cosas: la 
primera, que el mérito de Cristo se comunique a todos; la otra, que 
el bien de uno se comunique al otro. De aquí que los 
excomulgados, por estar fuera de la Iglesia, no participan de 
ninguno de los bienes que se hacen, lo cual es una pérdida mayor 
que la pérdida de cualquier cosa temporal. 

 

Pero hay además otro peligro: porque consta que por los dichos 
derechos (a participar de los bienes espirituales), se impide que el 
diablo nos pueda tentar. 

 

Por lo cual cuando alguien queda excluido de esos derechos el 
diablo más fácilmente lo vence. Por eso en la primitiva Iglesia, 
cuando era excomulgado, al instante el diablo lo vejaba 
corporalmente. 

 

 

 

Artículo 11 

 

 

 

LA RESURRECCIÓN DE LA CARNE 
 

155.—No sólo santifica el Espíritu Santo la Iglesia en cuanto a las 
almas, sino que por su virtud resucitarán nuestros cuerpos. Rom 4, 
24: "Creemos en Aquel que resucitó de entre los muertos, 
Jesucristo Señor Nuestro". Y Cor 15, 21: "Porque habiendo venido 
por un hombre la muerte, también por un hombre viene la 



resurrección de los muertos". Por lo cual creemos, conforme a 
nuestra fe, en la futura resurrección de los muertos. 

 

 

 

156.—Cuatro cosas se pueden considerar acerca de esto. 

 

La primera es la utilidad que proviene de la fe en la resurrección. La 
segunda son las cualidades de los resucitados, en cuanto a todos 
en general. La tercera, cuáles serán las cualidades de los buenos. 
La cuarta, en cuanto a los malos en especial. 

 

 

 

157.—Acerca de lo primero debe saberse que de cuatro maneras 
nos son útiles la fe y la esperanza de la resurrección. 

 

En primer lugar, para que desaparezca la tristeza que abrigamos 
por los muertos. Es ciertamente imposible que el hombre no se 
duela por la muerte de un ser querido; pero por esperar su 
resurrección, mucho se modera el dolor de su muerte. I Tes 4, 13: 
"Hermanos, no queremos que estéis en la ignorancia respecto de 
los muertos, para que no os entristezcáis como los demás, que no 
tienen esperanza". 

 

 

 

158.—En segundo lugar, se suprime el temor a la muerte. Porque si 
el hombre no espera otra vida mejor después de la muerte, 



indudablemente debe ser muy temida la muerte, y el hombre 
debería hacer cualquier mal con tal de no tropezar con la muerte. 
Pero como creemos que hay otra vida mejor, a la cual llegaremos 
después de la muerte, es claro que nadie debe temer la muerte, ni 
por temor a la muerte hacer algún mal. Hebr 2, 14-15: "para 
aniquilar por la muerte al señor de la muerte, esto es, al diablo, y 
libertar a cuantos, por temor a la muerte, estaban de por vida 
sometidos a esclavitud". 

 

 

 

159.—En tercer lugar, nos hace solícitos y atentos en hacer el bien. 
Pues si la vida del hombre fuese tan sólo esta en que vivimos, no 
habría en los hombres gran aplicación en obrar bien, porque 
cualquier cosa que hiciesen sería poca cosa por no ser su anhelo 
por un bien limitado conforme a un tiempo determinado sino por la 
eternidad. Pero como creemos que, por lo que aquí hacemos, 
recibiremos los bienes eternos en la resurrección, tratamos de obrar 
bien. I .Cor 15, 19: "Si solamente para esta vida tenemos puesta 
nuestra esperanza en Cristo, somos los más desgraciados de todos 
los hombres". 

 

 

 

 

160.—En cuarto lugar, nos aparta del mal. En efecto, así como la 
esperanza del premio incita a obrar bien, así también el temor a la 
pena, que creemos se reserva para los malos, nos aparta del mal. 
Juan 5, 29: "Y los que hayan hecho el bien resucitarán para la vida; 
pero los que hayan hecho el mal, para la resurrección de 
condenación". 

 



 

 

161.—Acerca de lo segundo debemos saber que en cuanto a todos 
habrá una cuádruple condición. 

 

La primera es en cuanto a la identidad de los cuerpos que 
resucitarán. Porque el mismo cuerpo que ahora es, con su carne y 
sus huesos resucitará, aunque algunos dijeron que este cuerpo que 
ahora se corrompe no resucitará, lo cual es contra lo que dice el 
Apóstol. Pues dice en I Cor 15, 53: "En efecto, es necesario que 
este ser corruptible se revista de incorruptibilidad". Y la Sagrada 
Escritura dice que por el poder de Dios el mismo cuerpo resurgirá a 
la vida: Job 19, 26: "De nuevo seré recubierto con mi piel, y con mi 
carne veré a Dios". 

 

162.—La segunda condición será en cuanto a la cualidad, porque 
los cuerpos de los resucitados serán de cualidad distinta de la que 
ahora son: porque lo mismo en cuanto a los bienaventurados que 
en cuanto a los malos, los cuerpos serán incorruptibles, porque los 
buenos estarán siempre en la gloria, y los malos siempre en sus 
tormentos. I Cor 15, 53: "Es necesario que este ser corruptible se 
revista de incorruptibilidad, y que este ser mortal se revista de 
inmortalidad". Y como el cuerpo será incorruptible e inmortal, no 
habrá uso de alimentos ni de unión sexual. Mt 22, 30: "En la 
resurrección no se tomará ni mujer ni marido, sino que serán como 
los ángeles de Dios en el cielo". Y esto es contra lo que dicen judíos 
y sarracenos. Job 7, 10: "No volverá más a su casa". 

 

163.—La tercera condición es en cuanto a la integridad, porque 
todos, buenos y malos, resucitarán con toda la integridad que 
pertenece a la perfección del hombre; así es que no habrá allí ni 
ciego ni cojo, ni defecto alguno. Dice el Apóstol en I Cor 15, 52: 



"Los muertos resucitarán incorruptibles", esto es, sin que puedan 
padecer las actuales corrupciones. 

 

164.—La cuarta condición es en cuanto a la edad, porque todos 
resucitarán en la edad perfecta, o sea, de treinta y tres o treinta y 
dos años. La razón de ello es que los que no llegaron a ella no 
tienen la edad perfecta, y los ancianos la pasaron ya, por lo cual a 
los jóvenes y a los niños se les agrega los que les falta, y a los 
ancianos se les restituye. Ef 4, 13: "Hasta que lleguemos todos al 
estado de hombre perfecto, a la medida de la edad de la plenitud de 
Cristo". 

 

 

 

 

165.—Acerca de lo tercero debemos saber que en cuanto a los 
buenos será una gloria especial, porque los santos tendrán cuerpos 
glorificados en los que habrá una cuádruple condición. 

 

La primera es la claridad: Mt 13, 43: "Los justos brillarán como el sol 
en el Reino de su Padre". La segunda es la impasibilidad: I Cor 15, 
43: "Se siembra (el cuerpo) en la vileza, y resucitará en la gloria"; 
Apoc 2 1 , 4 : "Enjugará Dios toda lágrima de los ojos de ellos, y no 
habrá ya muerte ni habrá llanto, ni gemidos, ni dolor porque el 
primer estado habrá pasado". La tercera es la agilidad: Sab 3,7: 
"Los justos resplandecerán, se propagarán como chispas en 
rastrojo". La cuarta es la sutileza: I Cor 15, 44: "Se siembra un 
cuerpo animal, resucita un cuerpo espiritual": no que sea 
completamente espíritu, sino que estará totalmente sujeto al 
espíritu. 

 

 



 

166.—Acerca de lo cuarto debemos saber que la condición de los 
condenados será contraria a la condición de los bienaventurados, 
porque en ellos habrá un castigo eterno, en el cual se dará una 
cuádruple mala condición. En efecto, sus cuerpos serán oscuros: 
Isaías 13, 8: "Son los suyos rostros calcinados". Además, serán 
pasibles, aunque nunca se corromperán, porque arderán 
eternamente en el fuego y nunca serán consumidos: Isaías 66, 24: 
"Su gusano no morirá, su fuego no se apagará". Además, serán 
pesados, pues sus almas estarán allí como encadenadas: Salmo 
149, 8: "Para trabar con grillos a sus reyes". Además, sus almas y 
sus cuerpos serán de cierta manera carnales: Joel I, 17: "Se 
pudrirán las bestias de carga en sus inmundicias". 

 

 

 

Artículo 12 

 

 

 

Y EN LA VIDA ETERNA. AMEN. 
 

167.—Conviene que como término de todos nuestros deseos, esto 
es, la vida eterna, se nos proponga ese final, en el Símbolo, a los 
creyentes, diciendo: "Y en la vida eterna. Amén", Contra lo cual 
están los que asientan que el alma muere con el cuerpo. Si esto 
fuese verdadero, el hombre sería de la misma condición de los 
brutos. Les conviene a aquéllos lo del Salmo 48, 21: "El hombre, 
mientras está en honor, no comprende; se le compara con las 
bestias irracionales, y semejante es a ellas". En efecto el alma 
humana se asemeja a Dios por la inmortalidad; pero por parte de la 
sensualidad se asemeja a las bestias. Por lo tanto el que crea que 



el alma muere con el cuerpo, se aparta de la semejanza con Dios y 
se equipara a las bestias. Contra lo cual dice la Sabiduría 2, 22-23: 
"No esperan recompensa para la justicia, ni creen en el premio de 
las almas santas. Porque Dios creó al hombre inmortal, y le hizo a 
imagen de su misma naturaleza". 

 

168.—Lo primero que se debe considerar en este artículo es qué 
clase de vida sea la vida eterna. 

 

Acerca de esto debemos saber: a) que en la vida eterna lo primero 
es que el hombre se une a Dios. 

 

Porque Dios es el premio y el fin de todos nuestros trabajos: Sen 
15, I: "Yo soy tu protector, y tu premio será muy grande". 

 

Pues bien, esa unión consiste en la visión perfecta: I Cor 13, 12: 
"Ahora vemos como en un espejo, y en enigma; pero entonces 
veremos a Dios cara a cara". 

 

También consiste en la suma alabanza. Dice San Agustín en La 
Ciudad de Dios, cap. 22: "Veremos, amaremos y alabaremos". E 
Isaías 5 1 , 3 : "Regocijo y alegría se encontrarán en ella, acción de 
gracias y voces de alabanza". 

 

169.—Consiste también en la perfecta satisfacción del    deseo.  En  
efecto,  allí  poseerá  cada  bienaventurado más de lo deseado y 
esperado. 

 

Y la razón de ello es que en esta vida nadie puede satisfacer su 
deseo, ni jamás nada creado sacia el anhelo del hombre. Porque 



sólo Dios lo sacia y lo excede de manera infinita, por lo cual el 
hombre no descansa sino en Dios, como dice San Agustín en sus 
Confesiones (libro I): "Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón 
está inquieto mientras no descanse en ti". Y como los santos 
poseerán en la patria a Dios perfectamente, es claro que será 
saciado el deseo de ellos, y aun su gloria lo excederá. Por lo cual 
dice el Señor en San Mateo 25, 21: "Entra en el gozo de tu Señor". 
Y San Agustín: "Todo el gozo no cabrá en los gozosos, pero todos 
los gozosos entrarán en el gozo". 

 

Salmo 16, 15: "Me saciaré cuando aparezca vuestra gloria". Y 
también el Salmo 102, 5: "El que harta de bienes tu deseo". 

 

 

 

170.—Cuanto  es  deleitable  se  halla  allí  superabundantemente. 
En efecto, si se antojan gozos, allí habrá el sumo y perfectísimo 
gozo, porque será del sumo bien, esto es, de Dios: Job 22, 26: 
"Pondrás entonces totalmente en el Omnipotente tus delicias". 

 

Salmo 15, II: "A tu derecha delicias para siempre". 

 

Además, si se apetecen los honores, allí los habrá todos. Los 
hombres desean principalmente ser reyes, los seglares, y obispos, 
los clérigos. Y una y otra cosa serán allí: Apoc 5, 10: "Has hecho de 
nosotros reyes y sacerdotes para nuestro Dios". Y Sab 5, 5: "He 
aquí que son contados entre los hijos de Dios". 

 

 

 



Además, si se apetece ciencia, allí la habrá perfectísima, porque 
todas las naturalezas de las cosas y toda verdad, y cuanto 
queramos conoceremos, y cuanto queramos poseer lo poseeremos 
allí con esa vida eterna. Sab 7, I I : "Con ella me vinieron a la vez 
todos los bienes". Prov 10, 24: "Al justo se le dará lo que desee". 

 

 

 

171.—c) En tercer lugar (la vida eterna) consiste en una seguridad 
perfecta. En efecto, en este mundo no hay seguridad perfecta, 
porque cuanto más posee alguien y más sobresale, más cosas 
teme y de más cosas carece; pero en la vida eterna no hay ni 
tristeza, ni trabajo, ni temor. Prov I, 33: "Gozará de la abundancia, 
sin temer mal alguno". 

 

 

 

172.—d) En cuarto lugar, consiste en la gozosa sociedad de todos 
los bienaventurados, sociedad que será sumamente deleitable, 
porque cada quien tendrá  todos  los  bienes  con  todos  los  
bienaventurados. Porque amara a cada uno como a sí mismo, por 
lo cual gozará por el bien del otro como de su propio bien. Lo cual 
hace que aumente tanto la alegría y el gozo de cada uno cuanto es 
el gozo de todos. Salmo 86, 7: "Es un gran gozo para todos el 
habitar en ti". 

 

 

 

173.—Todo lo que se ha dicho y otras muchas cosas inefables 
poseerán los santos en la patria. En cambio los malos, que estarán 



en la muerte eterna, no tendrán menos dolor y daño que los buenos 
gozo y gloria. 

 

 

 

174.—En efecto, aumenta la pena de ellos, en primer lugar por la 
separación de Dios y de todos los buenos. 

 

Y esta pena es la de daño, que corresponde a su aversión (a Dios), 
y tal pena es mayor que la pena del sentido. Mt 25, 30: "A ese 
siervo inútil echadle a las tinieblas exteriores". En efecto, en esta 
vida los malos viven en tinieblas interiores, las del pecado; pero 
para entonces estarán también en tinieblas exteriores. 

 

En segundo lugar, por el remordimiento de la conciencia. Salmo 49, 
21: "Te reprenderé y te pondré ante tu rostro". Sab 5, 3: "gimiendo 
con la angustia en el alma". 

 

Y sin embargo, esos sufrimientos y gemidos serán inútiles, porque 
no serán por odio al mal sino por el dolor del castigo. 

 

En tercer lugar, por la inmensidad del castigo sensible, esto es, del 
fuego del infierno, que torturará alma y cuerpo, el más terrible de los 
castigos, como dicen los santos; y estarán como si siempre 
murieran, y nunca muertos ni podrán morir, por lo cual se llama 
muerte eterna, porque como el que muere se halla en la amargura 
del sufrimiento, así también los que estén en el infierno. Salmo 48, 
15: "Como ovejas son colocados en el infierno: la muerte los 
devora". 

 



En cuarto lugar, por no tener esperanzas de salvación. 

 

En efecto, si se les diera esperanza de la liberación de sus penas, 
se mitigaría su castigo; pero como se les priva de toda esperanza, 
su castigo se vuelve gravísimo. 

 

Isaías 66, 24: "Su gusano no morirá, su fuego no se apagará". 

 

 

 

175.—De esta manera es clara la diferencia entre bien y mal obrar, 
porque las buenas obras conducen a la vida, y en cambio las malas 
arrastran a la muerte. 

 

Por lo cual los hombres deberían hacer volver estas cosas a la 
memoria con frecuencia, porque así serán excitados al bien y se 
apartarán del mal. Por lo cual expresamente se dice al final de todo: 
"En la vida eterna", para que siempre se grabe mejor en nuestra 
memoria. Que a esa vida nos conduzca Nuestro Señor Jesucristo, 
Dios bendito por los siglos de los siglos. 

 

 

 

Amén. 

 

 


